# إسهام اللغة في تحديد الزمن القرآني

## دراسة تطبيقية

د.هیثم زینهم مرسی

#### المقدمة

الزمن وعاء رئيس في حياة الأمم، به تتحدد أمجادها وأحداث وجودها، يرافق كل فرد من أفرادها كظله، فإذا توقفت مرافقته توقفت بذلك حياته؛ لذا فهو يتداخل في كل أمور الحياة، بل إن كل إنسان سيحاسب عليه يوم الحساب، ماذا صنع فيه؟!

أليس إقسام الله به في أكثر من موضع في القرآن الكريم دليلًا قاط على عظم شأنه؟! والزمن شرط من شروط صحة العقيدة وتأدية الفروض الشرعية؛ فالفرض إذا أداه المسلم في غير وقته لن يقبل؛ فيجب عليه اتباعه عند تأدية الفرض الإسلامي، ألم يقل ربنا ﴿ فَوَيَلُ لِلْمُصَلِّينَ ﴾ ٱلَّذِينَ هُمْ عَن صَلاَتهم سَاهُونَ (١) و العداب الشديد، وعلى هذا الله عند الساء الله المناخير أو التأخير أوعد الله المناب المناب الشديد، وعلى المناب الم القياس جاءت أحكام العقيدة الإسلامية محددة أوقات أدائها تحديدًا دقيقًا كوجه استثمار يظهر فيه ثراء ألفاظ اللغة العربية ودقة تراكيبها.

إنَّ قضية الترادف قضية كبيرة يتنازع أطرافها مؤيد ومعارض، وكل منهما له أدلته وبراهينه، والباحث إن كان يقر بوجود الترادف في اللغة فإنه ينفيه عن القرآن الكريم، والدراسة الحالية وجـــه من وجـــوه كثيرة الإثبات ذلك؛ فكل لفظ استعمله القرآن الكريم في سياق يصعب - إن لم يكن مستحيلًا- استبدال غيره به، فلا شك سيتغير معنى الآية نتيجة تغير المدلولات إما بالزيادة أو النقص، وهو ما يؤثر في الكثير من الأحكام الشرعية والأمور العقدية.

# مشكلة الدراسة

تكمن مشكلة الدراسة في كثرة الأسماء الدالة على الزمن في القرآن الكريم وكذلك التراكيب، مع عدم وجود دراسة توضح الإطار الدلالي لكل لفظ مفرقة بينه وبين ما يظـــن أنه مرادفه أو مقاربه. الدر اسات السابقة

١-معجم الفروق الدلالية في القرآن الكريم، ويهدف هذا المعجم إلى بيان الملامح الفارقة بين الألفاظ متقاربة المعنى والصيغ والأساليب المتشابهة، وقد رتب ترتيبًا هجائيًّا، ففرق بين الأب والوالد(٢)، والإيمان

۲ ينظر: ۲۵.

١ الماعه ن ١٠٧/٤.

والتصديق (۱)، والتأويل والتفسير (۲)، والرياء والنفاق ( $^{(7)}$ ، والخبر والنبأ وأسماء الجنة ( $^{(6)}$ ... وبعض التراكيب المتشابهة مثل: لقوم يعلمون، ولقوم يفقهون ( $^{(7)}$ ، ...، لكن لم تحظ ألفاظ الزمين وتراكيبه بأي نصيب من هذه الدراسة!

Y-أسماء الزمن في القرآن الكريم، دراسة دلالية، جاءت هذه الدراسة في ثلاثة فصول؛ اختص الأول بمفهوم الزمن قديمًا وحديثًا Y واختص الثاني بمجموعات دلالية لأسماء الزمن، فمجموعة للزمن الممتد جاء فيها (أبد، أحقابا، دهر، عصر) Y ومجموعة لفصول السنة جاء فيها (شتاء، صيف) Y ومجموعة لأسماء الأسبوع جاء فيها (جمعة، سبت) Y .... لكن بلا توضيح أية فروق بين ألفاظ المجموعة الواحدة، واختص الثالث ببعض القضايا اللغوية Y مثل المشترك والتضاد والترادف... إلا إن هذه الدراسة لم تفرق دلاليًّا بين أسماء الزمن التي يظ بن ترادفها أو تقاربها، فكل ما قدمته إطار نظري عن المنكرين والمقرين Y وأحيانًا يقر بالتداخل والترادف Y.

إن كل ما ينسب إلى هذه الدراسة توضيح العلاقات المتشابهة التي تجمع ألفاظ الزمن في مجموعات معينة من غير ذكر أية فروق بين ألفاظ المجموعة الواحدة، كما لم تنشغل بالتراكيب الدالة على الزمن، ويصبح الفرق بينها وبين الدراسة الحالية مجموعة الأسئلة التي تطرحها هذه الدراسة.

۱ ينظر: ۸۵.

۲ ينظر : ۹۶.

۳ ينظر:۲۲۲.

<sup>&</sup>lt;sup>ع</sup> ينظر: ۲۲۹.

<sup>°</sup> ينظر: ۳۹۱: ۶۰۰.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> ينظر: ۱۹٥.

<sup>&</sup>lt;sup>۷</sup> ينظر:۳: ۲۸.

<sup>^</sup> ينظر:٣٦: ٣٩.

<sup>&</sup>lt;sup>۹</sup> ينظر:۳۳: ۵۰.

۱۰ ينظر: ٥٧: ٥٩.

۱۱ ینظر: ۹۳: ۱۱۱.

<sup>&</sup>lt;sup>۱۲</sup> ینظر: ۱۰۵: ۱۰۷.

۱۳ ینظر: ۱۱۷.

### أسئلة الدراسة

تهدف هذه الدراسة إلى الإجابة عن مجموعة من الأسئلة في ذهن الباحث هي:

١-ما الفرق بين (طرفي النهار) و (أطراف النهار)؟

٢-ما الفرق بين (إلى أجل مسمى) و (لأجل مسمى)؟

٣-ما الفرق بين (غد) و (غدو) و (غداة)؟

٤-ما الفرق بين (عشى) و (عشية) و (العشاء)؟

٥-ما الفرق بين (الصبح) و(الإصباح) و (صباح)؟

٦-ما الفرق بين (بكرة) و (الإبكار)؟

٧-ما الفرق بين (الساعة) و(القيامة)؟

 $\Lambda$ ما الفرق بين (السنة) و (الحول) و (الحجة) و (العام)؟

٩-ما الفرق بين (أبدا) و(أمدا)؟

· ١- هل يمكن استعمال أي لفظ من الألفاظ السابقة مكان نظيره، ويظل المعنى قائمًا؟

## هدف الدراسة وأهميتها

تهدف هذه الدراسة إلى إظهار الفروق الدلالية وملامح معنى كل لفظ من ألفاظ الزمن وتراكيبه التي يظ\_ن أنها بمعنى واحرد نتيجة اشتراكها في مجموعة دلالية واحدة - كما ظنت الدراسة الثانية من الدراسات السابقة لهذه الدراسة -، وذلك من خلال مقارنة السياقات القرآنية مبرزة من خلال هذه المقارنة دور اللغ في تحقيق ضبط الزمن وأمن اللبس.

#### منهج الدراسة

اتبعت الدراسة المنهج الاستقرائي والمقارن، وذلك من خلال تتبع النصوص المتعلقة بكل لفظ من ألفاظ الزمن وملاحظتها، ومقارنة الخصائص الدلالية لسياق كل لفظ وصولًا إلى ملامح وفروق لغوية تجعله مختلفًا عن غيره في سياقه الذي ورد فيه.

ومن ثُمَّ اقتضت طبيعة البحث أن يكون في مقدمة، وفصلين تبعتهما النتائج.

#### المقدمة

ذكرت فيها الدراسات السابقة، ومشكلة هذه الدراسة، وأسئلتها، وأهدافها، وأهميتها، والمنهج المتبع.

الفصل الأول: استعمالات زمنية قرآنية يُظن ترادفها

وقد قسم مبحثين:

الأول: استعمالات زمنية قرآنية يُظ نرادفها نتيجة الوضع.

الثاني: استعمالات زمنية قرآنية يُظن ترادفها نتيجة التطور الدلالي.

الفصل الثاني: استعمالات زمنية قرآنية يظـــن تعدد ألفاظها

وجاء في مبحثين:

الأول: ألفاظ زمنية قر آنية يظ نعددها.

الثاني: تراكيب زمنية قرآنية يظين تعدد ألفاظها.

#### الفصل الأول

# استعمالات زمنية قرآنية يطن ترادفها

اختص هذا الفصل بدراسة مجموعة من ألفاظ الزمين في القرآن الكريم، يُظين ترادفها، حيث تسعى الدراسة إلى إثبات عدم ترادفها ترادفًا كليًّا كحيد أدنى، وهو ما يجعل السياق يأبى أن يقبل لفظًا غير اللفظ المستعمل كوجه مستثمر للغة في الضبط والدقية وأمين اللبس، فإذا تم نقل السياق للغة غير العربية فستفقد هذه الملامح الدلالية الناتجية عن عدم ترادف هذه الألفياط، لكين عند الجيمع وجد الباحث أن هذه الألفاظ تنقسم قسمين:

الأول: ألفاظ يـــــظن ترادفها نتيجة وضعها اللغوي الأصلي، فهي في أصل وضعها اسم دال على الزمـــن، والترادف المظنون نتيجة لهذا الوضع، وهو ما اختص به المبحث الأول من هذا الفصل.

الثاني: ألفاظ يـظن ترادفها نتيجة التـطور الدلالـي لأحدها، وهذا يعني أن للفظ في أصل وضعه دلالـة حدث لها تـطور، فانتقلت لمعنى جديد يشتبه بمعنى لفظ آخر، فظن فيهما الترادف، وهو ما اختص به المبحث الثاني من هذا الفصل.

## المبحث الأول

# استعمالات زمنية قرآنية يُظن ترادفها نتيجة الوضع

# -أبدًا وأمدًا

ورد هذان اللفظان في القرآن الكريم في سياقات أوجبت عدم ترادفهما، والجدول التالي يوضح رقميًّا مواضع استعمال كل منهما(١):

| النسبة المئوية | عدد مرات استعماله | اللفظ     |
|----------------|-------------------|-----------|
| ۸٧.٥           | ۲۸                | أبدًا (۲) |
| 17.0           | ٤                 | أمدًا (٣) |

١ المعجم المفهوس (أبد) ١ و (أمد) ٧٥.

<sup>۲</sup> جاء في: البقرة ۲/۵، واُنساء ٤/٧٥ و ۱۲۲ و ۱۲۹؛ والمائدة ٢٤/٥ و ۱۱، والتوبة ۲۲/۹ و ۸۳ و ۸۶ و ۱۰۰ و ۱۰۰، والكهف ۳/۱۸ و ۲۰ و ۲۷، والخشر ۱۱/۵۹؛ والحشر ۱۱/۵۹؛ والحشر ۱۱/۵۹؛ والحمد ۲۰/۵، و ۲۵، والفتح ۲۸/۸، والخشر ۱۱/۵۹؛ والحمد ۲۰/۵، والجمعة ۲۲ /۷؛ والتغابن ۲۶، ۹؛ والطلاق ۱۱/۲۵؛ والجن ۷۲ ۳۲؛ والبينة ۸/۸۸.

<sup>&</sup>quot; جاء معرفة في: الحديد ١٦/٥٧ ، ونكرة في: آل عمران ٣٠/٣؛ والكهف ١٨/ ١٢؛ والجن ٧٧/ ٢٥.

ذكر ابن فارس (ت٣٩٥هـ) أن كلمة «أبد» "يدل بناؤها على طول المدة، وعلى التوحش، قالوا: الأبد الدهر"(١). ويوضح الأصفهاني (ت ٢٠٥هـ) أنه "مدة الزمان الممتد الذي لا يتجزّأ كما يتجزّأ الزمان، وذلك أنه يقال: زمان كذا، ولا يقال أبد كذا"(٢). أما ابن منظور (ت ٢١١هـ) فيؤكد أنَّ "الأبد: الدهر"(٣). ويوضح أبو البقاء العكبري (ت ٢٠٩هـ) أن "الأبد المعرف: للاستغراق؛ لأن اللام للتعريف، وهو إذا لم يكن معهودًا يكون للاستغراق"(٤).

أما (الأمد) فقد ذكر ابن فارس (ت٣٩٥هـ) أنه "الغاية، كلمة واحدة لا يقاس عليها(٥). ويقر الأصفهاني(ت ٢٠٥هـ) بعلاقة الأمد بالأمد بقوله: "الأمد والأبد يتقاربان، لكن الأبد عبارة عن مدة الزمان التي ليس لها حد محدود، ولا يتقيد، لا يقال: أبد كذا، والأمد مدة لها حد مجهول إذا أطلق، وقد ينحصر نحو أن يقال: أمد كذا كما يقال زمان كذا"(٦). أما ابن منظور (ت ٧١١هـ) فيضيف معنى جدًّا من خلاله يستنتج ترادف الأبد والأمد، فيقول: الأمد الغضب، أمد عليه وأبد إذا غضب عليه"(٧).

هذا عن المعجميين، أما المفسرون فقد ذكر الرازي (ت ٢٠٤هـ) أنَّ قوله تعالى: (أبدًا) "غيب آخر؛ لأنه أخبر أن ذلك لا يوجد ولا في شيء من الأزمنة الآتية في المستقبل، ولا شك أن الإخبار عن عدمه بالنسبة إلى عموم الأوقات فهما غيبان "(٨). أما القرطبي (ت ٢٧١هـ) فيذكر أن "أبدًا: ظرف زمان يقع على القليل والكثير، كالحين والوقت، وهو هنا من أول العمر إلى الموت "(٩).

أما (أمدًا) فقد ذكر الرازي (ت ٢٠٤هـ) أنه "الغاية التي ينتهي إليها، ونظيره قوله تعالى: ﴿ يَلَيْتَ بَيِّنِي وَبَيْنَ الْمَالُ وَقَدْ ذكر الرازي (ت ٢٠٤هـ) أنه المراد من هذا التمني معلوم، سواء حملنا لفظ الأمد على الزمان أو على المكان، إذ المقصود تمنى بعده"(١١). أما طول الأمد في قوله تعالى: ﴿ فَطَالَ عَلَيْهُمُ ٱلْأَمَدُ ﴾ (١) فيذكر

أ مقاييس اللغة(أبد) ٣٤/١؛ وينظر: جمهرة اللغة (أبد)١٠١٨/٢؛ والمخصص (كتاب الدهور والأزمنة →سماء الدهر والأوقات)٢٠٠/٤؛ والمحكم والمحلط الأعظم (أبد) ٣٨٥/٩؛ ومختار الصحاح (أبد) ١؛ والمصباح المنير (أبد) ١/١.

المفردات (أبد) ٨ ، وينظر: لباب التأويل في معاني التتزيل ١/١، ٢٠؛ والتوقيف على مهمات التعاريف (أبد) ٢٩؛ وتاج العروس (أبد) ٣٧١/٧.

<sup>&</sup>lt;sup>۳</sup> لسان العرب / (أبد) ۲۸/۳.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> كتاب الكليات ٣٢ .

<sup>°</sup> مقاييس اللغة (أمد) ١٣٧/١، وينظر: المحكم والمحيط الأعظم (أمد) ٣٩٢/٩؛ والمصباح المنير (أمد) ٢١/١؛ والتوقيف على مهمات التعاريف (أمد) ٩١.

<sup>&</sup>lt;sup>٣</sup> المفردات (أمد) ٢٤، وينظر: التوقيف على مهمات التعاريف (أمد) ٩٦ واللباب في علوم الكتاب ٥٥٥٥.

لسان العرب(أمد) ٧٤/٣، وينظر: تاج العروس (أمد) ٣٩٢/٧.

<sup>^</sup> التفسير الكبير٣/١٧٥، وينظر: اللباب في علوم الكتاب ٢/٠٠٣.

٩ الجامع لأحكام القرآن ٣٣/٢، وينظر: اللباب في علوم الكتاب ٢٩٩/٢.

۱۰ الزخوف ۳۸/٤٣.

١١ التفسير الكبير ١٥/٨.

مما سبق يمكن الخروج بالنتائج التالية:

له عدة وجوه: "أحدها طالت المدة بينهم وبين أنبيائهم فقست قلوبهم، وثانيها ... مالوا إلى الدنيا وأعرضوا عن مواعظ الله، وثالثها طالت أعمارهم في الغفلة فحصلت القسوة في قلوبهم بذلك السبب، ورابعها... الأمل البعيد، والمعنى على هذا طال عليهم الأمد بطول الأمل... وخامسها ...طال عليهم أمد خروج النبي-عليه السلام-، وسادسها طال عهدهم بسماع التوراة والإنجيل؛ فزال وقعهما عن قلوبهم فلا جرم قست قلوبهم... "(٢).

١-تأتي (أبدًا) للدلالـــة علـى طول المدة، والتوحش إن كان المقام صعبًا سيئًا، بينما تدل (أمدًا) على الغاية أو الغضب.

٢-يدل كل من (أبدًا) و (أمدًا) على الزمان، لكن بفرق دلالي مهم جدًّا يكمن في أنَّ (الأبد) ليس له حد أو قيد، أما
 (الأمد) فله حد قد يكون مجهولًا.

٣-جعلها بعض اللغويين (أبدًا) مرادفة للدهر، وبعض آخر يرى أنها مدة الزمان الممتد الذي لا يتجزأ، كما يتجزأ
 الزمان، وهذا ما يرجحه الباحث والسياقات القرآنية المختلفة.

بين الأمد والزمان فرق دلالي يكمن في كون الأمد يقال باعتبار الغاية، أما الزمان فعام في المبدأ والغاية، كما أن الأبد والزمن لا يراد بهما إلا مدة من الزمن بخلاف الأمد الذي يراد به إما غاية الزمن أو غاية المكان، كما فسر قوله تعالى: ﴿ تَوَدُّ لَوَ أَنَّ بَيْنَهَا وَبَيْنَهُ وَ أَمَدًا بَعِيدًا ۗ ﴾ (٢) على بعد المسافة أو بعد المكان.

يطلق (أبدًا) ويراد به الاستغراق على الدوام.

للأمد نهابة.

الأبد غيب.

يطلق (أبدًا) في القرآن الكريم دلالة على استغراق مدة المتحدث عنه في المستقبل(٤)، في حين أن الزمان لا يتوقف على المستقبل، بل يستعمل في الماضي؛ لذلك فإن (أبدًا): ظرف زمان منصوب على الظرفية لاستغراق الزمن المستقبل (٥)، وهو ما تمليه السياقات القرآنية المختلفة.

تأتي (أمدًا) في القرآن الكريم دلالة على المدة، من ثُمَّ كانت الوجوه التي ذكرها الرازي (ت ٢٠٤هـ) مقبولة، ورفض تفسير الأمد بالغضب؛ حيث إنَّ السياقات القرآنية لا يمكن حملها على المعنى، وإن صح لغويًّا.

من حيث نسب ذكر اللفظين في القرآن الكريم، ورد (الأبد) بنسبة ٨٧.٥ و(الأمد) بنسبة ١٢.٥ وهذا يوحي بما يحمله (الأبد) من بعد واستغراق للزمن على العكس من (الأمد) الذي له نهاية وحد.

١ الحديد ١٥/٥٧.

٢ التفسير الكبير ٢٠٠/٢٩.

٣ آل عمران ٣٠/٣.

٤ ينظر: التبيان في تفسير غريب القرآن ٩٩.

المعجم الوافي (أبدا) ٢٥.

#### - السنة والحول والحجة والعام

وردت هذه الألفاظ في القرآن الكريم في سياقات مختلفة، يصعب أن يحدث بينها تبادل لفظي بأن ترفع اللفظ وتضع مكانه غيره، فالدلالة -لاشك- ستكون مختلفة، والجدول التالي(١) يوضح رقميًّا استعمال القرآن الكريم لهذه الألفاظ:

| النسبة المئوية | عدد مرات استعماله | اللفظ                |
|----------------|-------------------|----------------------|
| 71.79          | 19                | السنة(٢)             |
| 79.08          | ٩                 | العام <sup>(۲)</sup> |
| 7.50           | ۲                 | الحول (٤)            |
| ٣.٢٢           | ١                 | الحجة(٥)             |

بالبحث في المعاجم العربية عن المعنى اللغوي لهذه الألفاظ، نجد ابن فارس(ت ٣٩٥هـ) -على سبيل المثال - يذكر أنَّ (السنة) تدل "على زمان، فالسنة معروفة"(٦). بينما يدل (الحول) على التحرك "في دور، فالحول العام، وذلك أنه يحول ...ويقال: حال الرجل في متن فرسه يحول إذا تحرك"(٧). أما (الحجة) فهي "السنة، وقد يمكن أن يجمع هذا إلى الأصل الأول؛ لأن الحج في السنة لا يكون إلا مرة واحدة، فكأن العام سمي مما فيه من الحج حجة"(٨).

أما الأصفهاني (ت ٥٠٢هـ) في مفرداته فذكر أنَّ "العام كالسنة، لكن كثيرًا ما تستعمل السنة في الحول الذي يكون فيه الشدة أو الجدب، ولهذا يعبر عن الجدب بالسنة، والعام بما فيه الرخاء والخصب، قال تعالى: ﴿ عَامُّ فِيهِ لَعُنكُ ٱلنَّاسُ وَفِيهِ يَعْصِرُونَ ﴿ اللهِ اللهِ اللهِ السنة عامًا لَهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ الل

<sup>&#</sup>x27; ينظر: المعجم المفهرس لألفاظ القرآن الكريم (حجج) ١٩٤ و(حول) ٢٢١ و(سنه) ٣٦٧ و(عوم) ٤٩٤.

٢ جاء مفردًا في: البقرة ٢٦/٦، والمائدة ٢٦/٥؛ والحج ٢٧/٧٤؛ والعنكبوت ٤/٢٩؛ والسجدة ٣٣/٥؛ والأحقاف ٤٥/١٠ والمعارج ٤/٧٠. وجعًا في: الأعراف ١١/١٨؛ ويونس ٥/١٠؛ ويوسف ٢/١٦ و٤٧؛ والإسراء ١٢/١٧؛ والكهف ١١/١٨ و٥٢؛ وطه ٢٠/٠٤. والمؤمنون ١٢/٢٣؛ والشعراء ٢٨/٢٦ و٥٠٠؛ والروم٣٠/٤.

٣ جاء مفردًا في: البقرة ٢٥٩/٣٦ مرتين، والتوبة ٩/ ٢٨و٣٧ مرتين، و١٢٦، ويوسف ٤٩/١٢ والعنكبوت ١٤/٢٩، ومثنى في : نقمان ١٤/٣١.

٤ جاء مفردًا في: البقرة ٢/٠٠ مفردًا، ومثنى في البقرة ٢٣٣/٢.

٥ جاء جمعًا في: القصص ٢٧/٢٨.

مقاييس اللغة (سنه) ٣ /٣ .١ وينظر: جمهرة اللغة (سنه) ٨٦٤/٢.

٧ مقاييس اللغة (حول) ١٢١/٢ .

مقاييس اللغة (حجج) ٣١/٢/ .

<sup>&</sup>lt;sup>۹</sup> يوسف ٤٩/١٢.

۱۰ العنكبوت۲۹٪ ۱.

لعوم الشمس في جميع بروجها" (١). و"الحول السنة اعتبارًا بانقلابها ودوران الشمس في مطالعها ومغاربها. قال قال تعالى: ﴿ فِ وَٱلْوَلِدَتُ يُرْضِعْنَ أَوْلَدَهُنَّ حَوْلَيْنِ كَامِلَيْنٍ ﴾ (٢). وقوله: ﴿ مَتَنعًا إِلَى ٱلْحَوْلِ غَيْرَ إِخْرَاجً ﴾ (٣). ومنه حالت السنة تحول وحالت الدار تغيرت" (٤).

أما ابن منظور ( $((1 \times 1 \times 1 \times 1))$  فذكر أنَّ "السنة واحدة السنين، وقال ابن سيده: العام،... والسنة مطلقة السنة المجدبة، أوقعوا ذلك عليها إكبارًا لها وتشنيعًا واستطالة يقال: أصابتهم السنة"( $(\circ)$ ). و"الحول سنة بأسرها ،...وحال عليه الحول حولًا وحوّولًا: أتى، وأحال الشيء واحتال أتى عليه حول كامل،..."( $(\circ)$ ). و"الحجة: السنة، ... وذو الحجة الحجة شهر الحجة، سمي بذلك للحج فيه"( $(\circ)$ ). و"العام: الحول يأتي على شتوة وصيفة، والجمع أعوام ... قال ابن سيده: وأراه في الجدب كأنه طال عليهم لجدبه وامتناع خصبه"( $(\circ)$ ). أما الفيروز آبادي ( $(\circ)$ ) فذكر أنّ: "السنّة: العام"( $(\circ)$ ). و"الحول: السنة"( $(\circ)$ ). وجاء أبو البقاء العكبري ( $(\circ)$ ) محددًا العام بأنه: "من أول المحرم إلى آخر ذي الحجة"( $(\circ)$ ). والسنة: غالب استعمالها في الحول الذي فيه الشدة والجدب، بخلاف العام، فإن استعماله في الحول الذي فيه الرخاء، والسنة: مقدار قطع الشمس البروج الاثني عشر"( $(\circ)$ ). و"الحجة بالكسر السنة، في التنزيل: "ثماني حجج""( $(\circ)$ ). و"الحول: تأليفه للدوران والإطافة، وقيل للعام: حول؛ لأنه يدور"( $(\circ)$ ).

وإجمالًا: يتضح أن المعاجم اللغوية العربية جوّزت استعمال هذه الألفاظ بعضها مكان بعض في السياقات المختلفة، ولم تفرق فرقًا واضحًا بينها إلا في حدود ضيقة، يمكن إجمالها في النقاط التالية:

١- تستعمل (السنة) للتعبير عن زمان في الشدة أو الجدب، حيث يعبر بها عن مطلق السنة المجدبة.

<sup>&#</sup>x27; المفردات في غريب القران (عوم) ٣٥٤، وينظر(سنة) ٧٤٥؛ وتاج العروس (عوم)٣٣/٣٥: ١٥٧.

٢ البقرة ٢٣٣/٢.

٣ البقرة ٢٤٠/٢.

<sup>&</sup>lt;sup>٤</sup> المفردات (حول) ١٣٧، وينظر: تاج العروس (حول)٣٦٥/٢٨.

<sup>°</sup> لسان العرب (س.ن.٥) ١/١٣ . ٥، وينظر: مختار الصحاح (سنه)١٣٣

<sup>\*</sup> اللسان (حول) ١٨٤/١١، وينظر: تمذيب اللغة (حول)٥/ ١٥٥؛ والمحيط في اللغة (حول) ٢٠٨/٣؛ والمحكم والمحيط الأعظم (حول) ٥/٤

اللسان (حجج) ۲۲۷/۲، وينظر: تاج العروس (حجج) ٤٦٣/٥.

<sup>^</sup> اللسان (عوم)٢ ٣١/١٦، وينظر: المحكم والمحيط الأعظم (عوم) ٣٨٠/٢؛ والمصباح المنير (عوم) ٣٨٠/٢.

٩ القاموس المحيط (ع.و.م)، وينظر: المحكم والمحيط الأعظم (سنه)٢١٩/٤؛ وتاج العروس (سنه)٢٠٠٣٦ و (سنو)٣٢٠/٣٨

<sup>·</sup> القاموس (ح.و.ل)١٢٧٨، وينظر: المخصص ٣/٣٠٤؛ والنهاية في غريب الحديث والأثر (حول)٢٣/١.

<sup>11</sup> كتاب الكليات ٤٩٩.

۱۲ كتاب الكليات ٤٩٨ .

<sup>&</sup>lt;sup>1۳</sup> كتاب الكليات ٤٠٦ .

<sup>14</sup> كتاب الكليات ٤٠٩ .

٢-يستعمل (العام) للتعبير عن زمان في الرخاء والخصب.

٣- يستعمل (الحول) للتعبير عن السنة اعتبارًا بانقلابها ودور ان الشمس في مطالعها ومغاربها.

٤-تستعمل (الحجة) بمعنى السنة، سميت باسم ما يقع فيها.

لكن أبا هلال العسكري (ت ٣٩٥هـ) فرق بين السنة والعام فقال: "العام جمع أيام، والسنة جمع شهور، ألا ترى أنه لما كان يقال: أيام الرنج. قيل: عام الرنج، ولما لم يقال: شهور الرنج، لم يقل: سنة الرنج، ويجوز أن يقال: العام يفيد كونه وقت الشيء، والسنة لا تفيد ذلك، ولهذا يقال: عام الفيل. ولا يقال: سنة الفيل، ويقال في التاريخ: سنة مائة وسنة خمسين، ولا يقال: عام مئة وعام خمسين؛ إذ ليس وقتًا لشيء مما ذكر من هذا العدد"(١).

من كلام أبي هلال العسكري (ت٥٩٥هـ) يمكن الخروج بالفروق التالية:

١-العام جـــمع أيام، والسنة جمــــع شهور.

٢-العام يفيد وقتًا لشيء، والسنة تفيد مطلق الزمن بلا ارتباط بشيء.

إن تتبع هذا الأمرر في كتاب الله -عز وجل- يتضح أنه لا يمكن استعمال لفظ مكان الآخر جذريًّا، وهو ما يحتمله السياق الداخلي لكل آية قرآنية، بل إن هذا الأمر يزداد تأكيدًا بآية واحدة جاء فيها لفظا (السنة - العام)، هي قوله تعالى: ﴿ وَلَقَدْ أَرْسَلْنَا نُوحًا إِلَى قَوْمِهِ، فَلَبِثَ فِيهِمْ أَلْفَ سَنَةٍ إِلَّا خَمْسِينَ عَامًا فَأَخَذَهُمُ ٱلطُّوفَاتُ وَهُمْ ظَلِمُونَ اللهُ ﴾ (١).

إنَّ في الآية تمييزين؛ تمييز (الألف) وقد جاء بلفظ سنة، وتمييز (الخمسين) وقد جاء بلفظ عام، والسؤال المطروح هانا، هل يمكن الاستبدال؟!

يجيب الزمخشري (ت ٥٣٨هـ) عن هذا السؤال بقوله: "فإن قلت: فلم جاء المميز أولًا بالسنة، وثانيًا بالعام؟ قلت: لأن تكرير اللفظ الواحد في الكلام الواحد حقيقي بالاجتناب في البلاغة، إلا إذا وقع ذلك لأجل غرض ينتحيه المتكلم من تفخيم أو تهويل أو تنويه أو نحو ذلك"(٣).

مما سبق يتضح أن:

تكرار اللفظ في المقام الواحد حقيق بالاجتناب بلاغيًّا.

تكرار اللفظ يجتنب إذا كان استعماله يفيد غرضًا لا يمكن أن يفيده غيره.

وهذا يطرح سؤالًا آخر هو: ما الفرق الدلال\_\_ يبين لفظي عام وسنة؟

إن تتبع كتب التفسير يوضح أن القرآن الكريم يستعمل:

السنة فيما اشتد، والعام فيما لا شدة فيه.

١ الفروق اللغوية ٢٢٤.

۲ العنكبوت ۱٤/۲۹ .

<sup>&</sup>quot; الكشاف ٣/٠٥٤.

السنة فيما استغرق الزمن كله، والعام في الشيء الذي استغرق بعض الوقت فقط، وهو ما يفسر الفارق بين نسبة ورود السنة ٢٩.١٣% والعام ٢٩.٠٣%.

إنَّ كتب التفسير (١) في هذه الآية الكريمة تروي أنَّ نوحًا كان عمره ألف سنة، فوهب خمسين لأحد أبنائه، وعلى هذا استثناها القرآن بلفظ العام؛ لأنه ليس فيها شقاء لنوح، وجاء التمييز لـــ(لألف) بالسنة لما فيها من صبر وضجر ودعوة صعبة وشدة شملتها؛ فنوح يدعو قومـــه وهم يعاندون، أما الخمسون فاستثنيت من الشدة والشقاء والزمن ولم تستغرقه كليًّا فكانت عامًا، وهذا لا يتأثر بالخلاف الواقع عن مدة الخمسين عامًا، هل هي مدة قضاها نوح قبل إرسال الله له، أو أعوام عاشها نوح مع المؤمنين بعد الطوفان،... فالشدة غير مــــوجودة.

إِنَّ هذا الفرق مؤكد بقوله تعالى: ﴿ وَلَقَدْ أَخَذْنَا ءَالَ فِرْعَوْنَ بِٱلسِّنِينَ وَنَقْصٍ مِّنَ ٱلثَّمَرَتِ لَعَلَّهُمْ يَذَكُرُونَ الله الفرق مؤكد السنون شدة جاءت عقابًا لأل فرعون؟!

إِنَّ هذا الفرق الدلال يفسره السياق القرآني عند استعمال اللفظين في قوله تعالى: ﴿ قَالَ تَرْرَعُونَ سَبْعَ سِنِينَ دَأَبًا فَمَا حَصَدَتُم فَذَرُوهُ فِي سُنُبُلِهِ ۚ إِلَّا قَلِيلًا مِّمَا نَأْكُلُونَ ﴿ ثُمَّ يَأْتِي مِنْ بَعَدِ ذَلِكَ سَبَعٌ شِدَادٌ يَأْكُنَ مَا قَدَّمَتُم لَمُنَ إِلَّا قَلِيلًا مِّمَا نَأْكُونَ ﴿ ثُلُ مَعَ الشَدة التي عَصِرُونَ ﴿ ثَا لَهُ عَلَى الشَدة التي الشدة التي عَصِرُونَ ﴿ ثَا لَكُ عَامٌ فِيهِ يُعَلَى النَّاسُ وَفِيهِ يَعْصِرُونَ ﴿ ثَا لَهُ بِعِد شدتهم من إنزاله الغيث، فجاء تغاير اللفظ أكلت ما حصدوا وما دخروا، و(العام) في فرج الله بعد شدتهم من إنزاله الغيث، فجاء تغاير اللفظ القرآني من تغاير المعنى والحال.

هذا عن الفرق بين العام والسنة، أما الحــول فقد جـاء في القرآن الكريم في موضعين:

١- قوله تعالى: ﴿ وَٱلَّذِينَ يُتَوَقَّونَ مِنكُمْ وَيَذَرُونَ أَزْوَجًا وَصِيَّةً لِأَزْوَجِهِم مَّتَنعًا إِلَى ٱلْحَوْلِ غَيْرَ إِخْرَاجٍ ﴾ (\*).

٢- قوله تعالى: ﴿ ﴿ ۞ وَٱلْوَالِدَاتُ يُرْضِعْنَ أَوْلَدَهُنَّ حَوْلَيْنِ كَامِلَيْنِ ۖ لِمَنْ أَرَادَ أَن يُتِمَّ ٱلرَّضَاعَةَ ﴾ (٥).

إنَّ النظرر إلى لفظ الحرول في الآيتين الكريمتين يوضح أن الحرول استعمل قرآنيًّا على أنه ميقات لبدء سنة ونهايتها في أي وقت من أوقات سنة معلومة، والمعنى في ذلك أن المعتدة تستطيع أن تبدأ الحول

أ ينظر: جامع البيان ١٣٥/٢٠؛ وتفسير السمرقندي ٢٧٧/٣؛ والنكت العيون ٢٧٨/٤؛ وتفسير السمعاني ١٧١/٤؛ والكشاف ٢٩٥/٤؛ والجامع لأحكام القرآن ٤٣/٩؛ وتفسير والكشاف ٣٧/٣»؛ والجامع لأحكام القرآن ٤٣/٩؛ وتفسير البيضاوي ١٤٠/٤؛ ولباب التأويل ١٨٨٨، والتسهيل لعلوم التزيل ١٤/٣؛ والبحر المحيط ٧/٠٤؛ وتفسير القرآن العظيم ٣/ البيضاوي ١٤٠/٤؛ والجواهر الحسان ٥/٥٦؛ وإرشاد العقل السليم ٧٣٣٪؛ وفتح القدير ١٩٩٤؛ وروح المعاني ٢٣/٢٠؛ وتيسير الكريم الرحمن في تفسير كلام المنان٢٧٧: ٢٢٨.

٢ الأعراف٧/١٣٠ .

۳ يوسف ۲ / ٤٩: ٤٧ .

ع البقرة ٢٤٠/٢ .

٥ البقرة ٢٣٣/٢ .

من أي وقت شاءت بشرط أن يمر عليها اثنا عشر شهرًا ليكون حولًا كاملًا، وكذلك من ترضع، عليها الرضاعة حولين من نقطة بداية إرضاعها، وهذا هو التغير والتحول الموجود في الحول، فقد تغيرت نقطة البداية الزمنية المتعارف عليها وتحولت، وهو ما أشار إليه الرازي بقوله: "أصل الحول من حال الشيء يحول إذا انقلب، فالحول منقلب من الوقت الأول إلى الثاني"(١). لذا لا عجب أن يحدد الفقهاء الزكاة بمرور حول، لا عام أو سنة؛ لأن البداية نقطة خاصة مختلفة باختلاف الأشخاص.

أما (الحجة) فقد جاءت في القرآن الكريم في موضع واحد، هو قوله تعالى: ﴿ قَالَ إِنِيَّ أُرِيدُ أَنَّ أُنكِحَكَ إِحْدَى آبْنَتَىَّ هَنتَيْنِ عَلَى أَن تَأْجُرُنِي تَمَنِيَ حِجَجٍ ﴿ (٢)، فسميت السنة باسم ما يقع فيها، ويرى الباحث أن السبب في هذا الأمر أنَّ العرب كانوا يحسبون سنيهم بالحج، حيث لم يكن هناك تقويم متداول لديهم كما هو معروف الآن . مما سبق يمكن الخروج بالنتائج التالية:

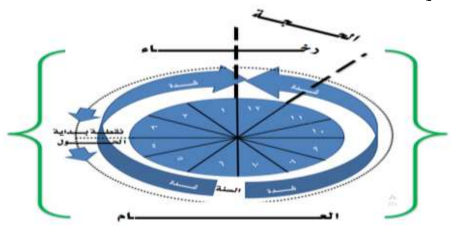
لا يوجد ترادف تام بين ألفاظ (العام والسنة والحول والحجة) في الاستعمال القرآني.

يحتم السياق القرآني في كل آية قرآنية عدم استبدال لفظ بغيره، فكل لفظ له مدلوله الخاص به الذي لا يدل عليه غيره.

المقدار الزمني لكل من (السنة والحجة والحول والعام) هو اثنا عشر شهرًا، كما قال الله –عز وجل-: ﴿ إِنَّ عِـدَّةَ الشَّهُورِ عِندَاللَّهِ اثْنَا عَشَرَ شَهْرًا فِي كِتَبِ اللَّهِ يَوْمَ خَلَقَ ٱلسَّمَوَاتِ وَٱلْأَرْضَ مِنْهَآ ٱرْبَعَـةُ حُرُمٌ ﴾ (٣).

١-يستعمل (السنة) في الشدة، و(العام) في الرخاء، و(الحول) في التحول إلى بدابة زمنية جديدة خاصة غير المعهودة عند الجميع، و(الحجة) إذا أريد المنسك.

والشكل التالي يوضح ذلك:



110

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> تفسير الواز*ي ١٠١/*٦ .

٢ القصص ٢٨/ ٢٧.

۳ التوبة ۳٦/۹ .

### المبحث الثاني

# استعمالات زمنية قرآنية يُظن ترادفها نتيجة تطور دلالي

#### -الساعة والقيامة

ورد هذان اللفظان في القرآن الكريم في سياقات مختلفة، يصعب أن يحدث بينها تبادل لفظي، فالدلالة – -لاشك- ستكون مختلفة، والجدول التالي(١) يوضح رقميًّا استعمال القرآن الكريم لهذه الألفاظ:

| فظ                  | د مرات استعماله | سبة المنوية |
|---------------------|-----------------|-------------|
| ىاعة <sup>(۲)</sup> | ٤               | ٤٠.٦        |
| يامة <sup>(۳)</sup> | <b>\</b>        | 09.7        |

بالبحث في المعاجم نجد ابن فارس (ت ٣٩٥هـ) في مقاييسه يذكر أنَّ "السين والواو والعين يدل على استمرار الشيء ومضيه ،من ذلك الساعة، سميت بذلك، يقال: جاءنا بعد سوع من الليل وسواع؛ أي: بعد هدء منه، وذلك أنه شيء يمضي ويستمر، ومن ذلك قولهم: عاملته مساوعة، كما يقال: مياومة، وذلك من الساع"(٤).

أما الأصفهاني (ت ٥٠٢هـ) فيوضح أنَّ "الساعة جزء من أجزاء الزمان، ويعبر به عن القيامة، قال: ﴿ أَفَتَرَبَتِ ٱلسَّاعَةُ وَانشَقَ ٱلْقَمَرُ اللَّهُ ﴾ (١) ﴿ يَشَعُلُونَكَ عَنِ ٱلسَّاعَةِ ﴾ (١) - ﴿ وَعِندَهُ، عِلْمُ ٱلسَّاعَةِ وَإِلَيْهِ تُرْجَعُونَ ﴿ اللَّهُ السَّاعَةِ وَإِلَيْهِ تُرْجَعُونَ ﴿ اللَّهُ السَّاعَةِ وَإِلَيْهِ تُرْجَعُونَ ﴾ (١)

۲ جاء بمعنى الوقت في: الأعراف ٧/٣٠؛ والتوبة ١١٧/٩؛ ويونس ٢٥/١، وه؟؛ والنحل ٢١/١٦؛ والروم ٣٠، ٥٥؛ والأحقاف ٢٥/٤٦؛ ويوسف ٢١/٧٠؛ والحجر ٥٥/٥٠؛ والأعراف ٢٥/٤٦؛ ويوسف ٢١/١٠؛ والحجر ٥٥/٥٠؛ والأحقاف ٢٥/٤٦؛ ويوسف ٢١/١٨؛ والحجر ٢٥/١٥؛ والنحل ٢١/١٦؛ والكهف ٢١/١٨ و ٣٦، ومريم ٢٥/١٥؛ وطه ٢٥/٥١؛ والأنبياء ٢٩/٢١؛ والحج ٢١/٢١ و٧ و٥٥؛ والفرقان ١١/٢٥؛ والأخراب ٣٣/٣٣ مرتين؛ وسبأ ٣/٣٤ و٣٠؛ وغافر ٢١/٤٥ و ٥٠؛ والمفرى ٢٤/٢١ و١٠ و٥٥؛ والمنازعات ٢٧/٤٥، والزخرف ٢١/٤٣ و٢٦ و٥٨؛ والجائية ٢٧/٤٥ و٣٠ مرتين؛ وسبأ ٢٧/٤٥.

<sup>&#</sup>x27; ينظر: المعجم المفهرس لألفاظ القرآن الكريم (سوع) ٣٧٠ : ٣٧١ ، و(قوم) ٥٨١: ٥٨١.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> مقاييس اللغة (سوع) ١٩٢/٣، وينظر: المحكم والمحيط الأعظم (سوع) ٣٠٥/٢؛ والقاموس المحيط (سوع) ٩٤٤؛ والتوقيف على مهمات التعاريف (الساعة) ٣٩٤؛ وتاج العروس (سوع) ٢٤٣/٢١.

٥ القمر ١/٥٤.

٦ الأعراف ١٨٧/٧ والنازعات ٤٢/٧٩ .

تشبيهًا بذلك لسرعة حسابه كما قال: ﴿ وَهُو أَسْرَعُ ٱلْحَسِينَ ﴿ اللهِ اللهِ عليه بقوله: ﴿ كَأَنَّهُمْ يَوْمَ يَرُونَهَا لَوْ يُلْبَثُواْ إِلَّا سَاعَةً مِن نَّهَارِ ﴿ وَيَوْمَ نَقُومُ ٱلسَّاعَةُ ﴾ (٥). فالأولى هي القيامة والثانية الوقت القليل من الزمان..."(٦). أما القيامة فهي "قيام الساعة المذكور في قوله: ﴿ وَيَوْمَ نَقُومُ ٱلسَّاعَةُ ﴾ (٧)-﴿ يَوْمَ يَقُومُ ٱلسَّاعَةُ ﴾ (١)-﴿ يَوْمَ يَقُومُ ٱلسَّاعَةُ ﴾ (١) والقيام دفعة الناس لِرَبِ ٱلْمَالِمِينَ ﴿ ﴾ ﴿ وَمَا أَظُنُ ٱلسَّاعَةَ ﴾ (١). والقيامة أصلها ما يكون من الإنسان من القيام دفعة واحدة أدخل فيها الهاء تنبيهًا على وقوعها دفعة "(١٠).

أما ابن منظور (ت٧١١هـ) فذكر أنَّ "الساعة: الوقت الحاضر. وقوله تعالى: ﴿ وَيَوْمَ تَقُومُ السَّاعَةُ يُقْسِمُ الْمُجُرِمُونَ ﴾ (١١). يعني بالساعة الوقت الذي تقوم فيه القيامة... والساعة: القيامة ... والساعة في الأصل تطلق بمعنيين: (أحدهما) أن تكون عبارة عن جزء من أربعة وعشرين جزءًا هي مجموع اليوم والليلة. (والثاني) أن تكون عبارة عن جزء قليل من النهار أو الليل"(١٢). كما يذكر أن القيامة "يوم البعث، يقوم فيه الخلق بين يدي الحي القيوم ... قيل: أصله مصدر قام الخلق من قبورهم قيامة "(١٣). ويحدد أبو البقاء العكبري (ت٩٤٠هـ) الساعة بأنها "اسم لجزء من الشهر" (١٤).

وإجمالًا: يتضح أنَّ المعاجم اللغوية العربية -وإن فرقت بين الساعة والقيامة- أجازت استعمال الساعة للدلالة على القيامة، وهو ما أوجبته السياقات القرآنية المختلفة، وللساعة في الأصل معنيان:

الأول: جزء من أربعة وعشرين جزءًا هي مجموع اليوم والليلة.

الثاني: جزء قليل من النهار أو الليل.

وهو ما هيأ استعمالها للدلالة على القيامة لما فيها من سرعة زمنية تناسب أحداث يوم القيامة.

```
١ الزخوف ٨٥/٤٣ .
```

٢ الأنعام ٢/٢٦.

٣ النازعات ٤٦/٧٩ .

ع الأحقاف ٣٥/٤٦.

٥ الروم ١٢/٣٠ و١٤ و٥٥؛ وغافر ٤٦/٤٠؛ والجاثية ٢٧/٤٥ .

<sup>&</sup>lt;sup>٦</sup> المفردات (سوع) ٧٤٨.

٧ الروم ١٢/٣٠ و١٤ و٥٥؛ وغافر ٤٦/٤٠؛ والجاثية ٢٧/٤٥.

٨ المطففين ٨٣/ ٦.

٩ الكهف ٣٦/١٨ وفصلت ٥٠/٤١.

۱۰ المفردات(قوم) ۲۱۷ .

١١ الروم ٣٠/٥٥ .

۱۲ لسان العرب (سوع)۱٦٩/۸، وينظر: مختار الصحاح (سوع) ١٣٥؛ وتاج العروس (سوع)٢٤١/٢١.

١٣ اللسان/(قوم) ٦/١٢ . ٥ ، وينظر: كتاب العين (قوم)٥/٣٣؛ وتاج العروس (قوم)٣٣٠/٣٣.

۱٤ كتاب الكليات ٩٨٢ .

أما المفسرون فقد ذكر الزمخشري (ت ٥٣٨هـ) أنَّ السَّاعة من الأسماء الغالبة، كالنجم للثريا. وسميت القيامة بالساعة لوقوعها بغتة أو لسرعة حسابها أو على العكس لطولها، أو لأنها عند الله على طولها كساعة من الساعات عند الخلق"(١).

أما الرازي (ت ٢٠٤هـ) فقد ذكر أنَّ الساعة تطلق على القيامة وعلى الموت، فالمعنى في قوله تعالى: ﴿ حَقَّىٰ إِذَا جَاءَةُمُ السَّاعَةُ بَغْتَةً قَالُواْ يُحَسِّرَنَا عَلَى مَا فَرَّطَنَا فِيهَا ﴾ (٢). "أنهم كذبوا الى أن ظهرت الساعة بغتة، فإن قيل: إنما يتحسرون عند موتهم. قلنا: لما كان الموت وقوعًا في أحوال الآخرة ومقدماتها جعل من جنس الساعة، وسمي باسمها، ولذلك قال –عليه السلام–: "من مات فقد قامت قيامته"(٣). والمراد بالساعة القيامة، وفي تسمية تسمية يوم القيامة بهذا الاسم وجوه: الأول: أن يوم القيامة يسمى الساعة لسرعة الحساب فيه كأنه قيل: ما هي الا ساعة الحساب. الثاني: الساعة هي الوقت الذي تقوم القيامة، سميت ساعة؛ لأنها تفجأ الناس في ساعة لا يعلمها أحد إلا الله. ألا ترى أنه تعالى قال: (بغتة) والبغت والبغتة هو الفجأة "(٤). ويفسر أبو حيان (ت يعلمها أحد إلا الله. ألا ترى أنه تعالى قال: (بغتة) والبغت والبغتة يوم القيامة، سمي ساعة لسرعة انقضاء الحساب فيها للجزاء ...، غلب استعمال الساعة على يوم القيامة فصارت الألف واللام فيها للغلبة كهي في البيت الحساب فيها للجزاء ...، غلب استعمال الساعة على يوم القيامة فصارت الألف واللام فيها للغلبة كهي في البيت للكعبة والنجم للثريا"(٥).

مما سبق يمكن الخروج بالنتائج التالية:

تشتق الساعة من أصل واحد يدل على الاستمرار، بينما تشتق القيامة من أصل يدل على ما يتأتى من الأحداث دفعة واحدة.

الساعة جزء من أربع وعشرين ساعة مجموع ساعات الليل والنهار أو اليوم الواحد.

تأتى الساعة في القرآن الكريم معرفة بـ(الـ) ونكرة على النحو التالي:

معرفة بـ (الـ) دالة على القيامة أو الموت الذي هو مقدمة من مقدمات القيامة أو جزء منها.

٣ لم أجده إلا في: سيرة عمر بن عبد العزيز (خطبته في الوعظ وتسميته الإمام الظالم عاصيًا) ٢٤؛ وتهذيب الآثار (ذكر قول القائلين لا لا يجلس من تبعها بعد أن يصلى عليها حتى يوضع صاحبها في القبر) ٢٨/٢٥ برقم ٧٩٧؛ وجامع البيان ٢٧٤/٢٩؛ والكنى والأسماء (من كنيته أبو قيس) ٣٠٠/٣ برقم ٢٦٦/١؛ والعقد الفريد (كتاب الجمانة الثانية – أخبار الممرورين والجانين) ٢٦١/١؛ والفردوس بمأثور الخطاب (ذكر فصول آخر إن – أنس) ٢٨٥/١ برقم ٢١١٧؛ وشرح السنة (باب قول الله صحز وجل – (وما أمر الساعة إلا كلمح البصر) النحل/٧٧) (عرائب القرآن كلمح البصر) النحل/٧٧) والمحرد الخيط ١١٧/٤؛ والمحرد الوجيز ١٨١/٤؛ ولباب التأويل ١٨١/٧؛ وغرائب القرآن ورغائب الفرقان ١٨١/١؛ والبحر الخيط ١١١/٤.

711

الكشاف ١٧٢/٢، وينظر: التفسير الكبير ٦٦/١٥؛ والجامع لأحكام القرآن ٢٦/٦؛ ولباب التأويل في معاني التنزيل ١٢٨/٢؛ ١٢٨/٢؛ واللباب في علوم الكتاب ٢/٨، ؛ وفتح القدير ١١١/٢ .

٢ الأنعام ٢/٦ .

<sup>£</sup> التفسير الكبير ١٦٣/١٢، وينظر: غرائب القرآن ورغائب الفرقان ٦٨/٣؛ والتحرير والتنوير ٢٠١/١٦.

<sup>°</sup> البحر المحيط ١١٠/٤ : ١١١.

نكرة دلالة على الوقت القليل أو الجزء اليسير من الليل والنهار أو الجزء الصغير من اليوم.

سمى يوم القيامة بالساعة لعدة أمور منها:

سرعة الحساب فيه.

المفاجأة والهول والفزع غير المتوقع من البشر وغير المعلوم عندهم.

مع طولها تساوي ساعة من ساعة الدنيا عند البشر.

الساعة مقدمة للقيامة، فإذا اجتمعت العلامات دفعة واحدة كان الحساب.

الساعة مرور سريع وجزء زمني يسير يناسب دفعات القيامة وهولها.

القيامة والساعة لفظان غير مترادفين، ففي كل لفظ ما ليس في صاحبه، فالساعة فيها مضي واستمرار وسرعة، والقيامة فيها بعث ودفعة واحدة، وهو ما سوغ استعمال الساعة بمعنى القيامة، لا استعمال القيامة بمعنى الساعة. يستعمل القرآن الكريم الساعة دلالة على القيامة عند التركيز على سرعة الانقضاء والدفعة الواحدة وعدم التمهل، وهو ما تدل عليه نسب ذكر اللفظين في القرآن الكريم؛ فقد جاءت (الساعة) في القرآن الكريم دلالة على المعنى الأصلي لها وهو الوقت اليسير (٧) سبع مرات، وجاءت نسبتها في جميع المواضع القرآنية مقارنة بالقيامة ٢٩٠٠، كما توضحه المعادلة التالية:

| النسبة المئوية | مواضع الدلالة على القيامة |   | مواضع الدلالة على الزمز |   | المواضع كاملة |         |
|----------------|---------------------------|---|-------------------------|---|---------------|---------|
| 77.97          | ٤١                        | = | ٧                       | • | ٤٨            | الساعة  |
| 777            |                           |   |                         |   |               | القيامة |

١-يمكن عد لفظ (الساعة) من ألفاظ تعدد المعاني plurivalency، حيث تطلق ويراد بها أكثر من معنى،
 والقرائن السياقية هي التي تحدد المعنى المراد في كل موضع.

#### الفصل الثاني

## استعمالات زمنية قرآنية يُظن تعدد ألفاظها

اختص هذا الفصل بمجموعة من الألفاظ القرآنية يظ ن أنها من قبيل التعدد اللفظي، وهذا مصطلح سوف تستعمله الدراسة في موضع الألفاظ التي يصطن أنها بمعنى واحد. فإن قيل: هو بذلك يشبه «الترادف»، فالجواب أن الترادف، كلماته من جوز لغوية مختلفة كمثل: (السنة والحول) (أبدًا وأمدًا)، أما «تعدد اللفظ» فيستعمل للدلالة على الألفاظ التي تدل على معنى واحد من جذر لغوي واحد، كمثل (الصبح والإصباح) و (الغد – الغدو) ... وهذا الفصل يقوم على إثبات أن ألفاظ الزمن في القرآن الكريم التي تأتي من جذر واحد بينها فروق، وليست من قبيل التعدد اللفظي أو التشابه، إلا أن الأمر لم يقف عند حد الألفاظ، بل تحقق في بعض التراكيب نتيجة وجود لفظ زمني معين؛ لذلك جوزاء هذا الفصل في مبحثين:

الأول: اختص بألفاظ زمنية قرآنية يـــــــُظن تعـــــدها.

الثاني: اختص بتراكيب زمنية قرآنية يُظن تعدد ألفاظها.

المحث الأول

## الفاظ زمنية قرآنية يُظن تعددها

#### - بكرة - الإبكار

جاء لفظ (بكرة) في القرآن الكريم سبع مرات(١)، بينما ورد لفظ (الإبكار) مرتين(٢). فهل هما بمعنى واحـــد؟

ذكر ابن فارس (ت ٣٩٥هـ) أن الباء والكاف والراء أصل واحد يرجع إليه فرعان هما منه. فالأول أول الشيء وبدؤه، والثاني مشتق منه، والثالث تشبيه، فالأول البكرة وهي الغداة ... والإبكار: البكرة، كما أن الإصباح اسم الصبح (٣). في حين يوضح الأصفهاني (ت ٢٠٥هـ) أن "البكرة التي هي أول النهار، فاشتق من لفظه لفظ الفعل؛ فقيل: بكر فلان بكورًا إذا خرج بكرة (٤). أما ابن منظور (ت ٢١١هـ) فيذكر أن "بكرة وغدوة إذا كانتا نكرتين نونتا وصرفتا، وإذا أرادوا بهما بكرة يومك وغداة لم تصرفهما ... والإبكار: الدخول في ذلك الوقت، .... والإبكار: اسم البكرة كالإصباح (٥).

<sup>&#</sup>x27; المعجم المفهرس (بكر) ١٣٣، في سورة مريم ١/١٩ و ٢٦؛ والفرقان ٥/٥، والأحزاب٤٢/٣٣؛ والفتح٩/٤٨ والقمر٤٥/٥٠؛ والإنسان٢٥/٧٦.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> المعجم المفهرس (بكر) ١٣٣، في سورة آل عمران٣/٤؛ وغافر ٠ ٤/٥٥.

<sup>&</sup>quot; مقاييس اللغة (بكر) /٢٨٧/١، وينظر: التوقيف على مهمات التعاريف (بكرة) ١٤١.

<sup>ُ</sup> المفردات (بكر)٥٧، وينظر: اللباب في علوم الكتاب ٢١٣/٥.

<sup>°</sup> لسان العرب (بكر) ٧٦/٤، وينظر: الكشاف ٤٣٨/٤ وتاج العروس (بكر) ٢٣٦/١٠.

هذا عن المعجميين، أما المفسرون فقد ذكر الرازي (ت ٢٠٤هـ) أن "الإبكار فهو مصدر بكر يبكر إذا خرج للأمر في أول النهار...، هذا هو أصل اللغة، ثم سمي ما بين طلوع الفجر إلى الضحى: إبكارًا، كما سمي إصباحًا"(١).

ثم يشير إلى أن (البكرة والأصيل) يراد بهما المداومة في جميع الأوقات، كما يُذكر طرفا الشيء، ويراد الكل( $\Upsilon$ )، وهو ما أكده القرطبي (ت  $\Upsilon$ )، و(البكرة): أول النهار (٤). وأبو حيان الذي أشار إلى أنه من باب ذكر الجزء وإرادة الكل( $\circ$ ).

مما سبق يمكن الخروج بالنتائج التالية:

١-يدور معنى (بكر) حول بداية الشيء وأوله.

٢-(البكرة) أصل اشتق منه الفعل (بكر).

٣-(الإبكار): اسم البكرة، أو مصدر يعني أول وقت البكرة، وتكون البكرة الوقت ذاته، وهو ما يفسر زيادة مواضع ورود (بكرة) عن (الإبكار)، فالهدف التخفيف، إذ التعلق بوقت معين دقيق فيه قدر من الصعوبة والمشقة.

٤-تطلق (البكرة) ويراد بها الوقت كله أو أول النهار، بينما يكون (الإبكار) من طلوع الفجر إلى وقت الضحى.

#### - (صبح) الصبح، الإصباح، صباح

جاءت هذه الألفاظ الثلاثة في القرآن الكريم مشتقة من جذر لغوي واحد (صبح) وفق الحصر الرقمي (<sup>٦)</sup> التالي:

| النسبة المئوية     | عدد مرات استعماله | اللفظ                  |
|--------------------|-------------------|------------------------|
| 77 <sub>.</sub> 77 | ٤                 | الصبح(٧)               |
| 17.77              | ١                 | الإصباح <sup>(^)</sup> |
| 17.77              | 1                 | صباح(۹)                |

يذكر ابن فارس (ت ٣٩٥هـ) أن "الصاد والباء والحاء أصل واحد مطرد، وهو لون من الألوان، قالوا: أصله الحمرة، قالوا: وسمى الصبح صبحًا لحمرته، كما سمى المصباح مصباحًا لحمرته ... والصباح:

٦ المعجم المفهرس (صبح) ٣٩٩.

٧ جاء في : هود١ ٨١/١ مرتين؛ والمدثر ٣٤/٧٤؛ والتكوير ١٨/٨١.

٨ جاء في :الأنعام ٢/٦٩.

٩ جاء في : الصافات ١٧٧/٣٧.

<sup>&#</sup>x27; التفسير الكبير ٣٧/٨، وينظر: الوجيز في تفسير الكتاب العزيز ٢١٠/١؛ ولباب التأويل في معايي التتريل ٣٤٦/١؛ وغرائب القرآن ورغائب الفرقان ٣٠/٦، وكتاب التسهيل لعلوم التتريل٢٠١، وإرشاد العقل السليم ٣٤/٢.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> ينظر: التفسير الكبير ٢١٦/٢٥.

<sup>&</sup>quot; الجامع لأحكام القرآن ٨٢/٤، وينظر: عمدة القاري ١٣٦/١٨: ١٣٨

<sup>ُّ</sup> ينظر: الجامع لأحكام القرآن٨٢/٤؛ ونظم الدرر ٣٥/٤؛ واللباب في علوم الكتاب ٣١٥/٥؛ وفيض القدير ٥٧/١.

<sup>°</sup> ينظر: تفسير البحر المحيط ٢٣٧/٧.

نور النهار"(۱). أما الأصفهاني (ت ۲۰۰هـ) فيجعل "الصبح والصباح أول النهار، وهو وقت ما احمر الأفق بحاجب الشمس"(۲). ويحدد ابن منظور (ت ۷۱۱هـ) "الصبح: أول النهار، والصبح: الفجر، والصباح: نقيض المساء"(۳). في حين أن الفيومي (ت۷۷۰هـ) يذكر أن"(الصباح) عند العرب من نصف الليل الآخر إلى الزوال، ثم المساء إلى آخر نصف الليل الأول"(٤). ويقول أبو البقاء (ت ١٠٩٤هـ) عن الإصباح: "هو مصدر (أصبح) والصبح الاسم، يقال من نصف الليل إلى نصف النهار: كيف أصبح؟ ومنه إلى نصف الليل: كيف أمسيت؟"(٥).

هذا عن اللغويين، أما المفسرون فقد ذكر الرازي(ت ٢٠٤هـ) أن "الصبح والصباح هما أول النهار، وهو الإصباح أيضًا، قال تعالى: چ ت ت ج (٦). يعني الصبح، وليس الأمر كذلك فإن الحق أنه تعالى فلق الظلمة الصبح، فإن قيل: ظاهر الآية يدل على أنه تعالى فلق الصبح، وليس الأمر كذلك فإن الحق أنه تعالى فلق الظلمة بالصبح، فكيف الوجه فيه؛ فنقول فيه وجوه: الأول: أن يكون المراد فالق ظلمة الإصباح؛ وذلك لأن الأفق من الجانب الشمالي والغربي والجنوبي مملوء من الظلمة والنور. وإنما ظهر في الجانب الشرقي فكأن الأفق كان بحرًا مملوءًا من الظلمة. ثم إنه تعالى شق ذلك البحر المظلم بأن أجرى جدولًا من النور فيه. والحاصل أن المراد فالق ظلمة الإصباح بنور الإصباح، ولما كان المراد معلومًا حسن الحذف. والثاني: أنه تعالى كما يشق بحر الظلمة عن نور الصبح، فكذلك يشق نور الصبح عن بياض النهار فقوله ﴿ فَإِنُّ ٱلْإِصْبَاحِ ﴾ (١)؛ أي: فالق الإصباح ببياض النهار. والثالث: أن ظهور النور في الصباح إنما كان لأجل أن تعالى فلق تلك الظلمة، فقوله: ﴿ فَائِنُ ٱلْإِصْبَاحِ ﴾ (٨). أي: مظهر الإصباح إلا أنه لما كان المقتضى لذلك الإظهار هو ذلك الفلق لا جرم ذكر اسم السبب، والمراد منه المسبب، الرابع: قال بعضهم: الفالق هو الخالق، فكان المعنى خالق الإصباح؛ أي فالق الصبح كل وهو ما أكده القرطبي (ت ٢٧١هـ) بقوله: "الصبح والصباح أول النهار، وكذلك الإصباح: أي فالق الصبح كل يوم، يريد الفجر، الإصباح مصدر أصبح، والمعنى: شاق الضياء عن الظلام وكاشفه"(١٠).

مما سبق يمكن الخروج بالنتائج التالية:

۱ مقاییس اللغة (صبح) ۳۲۸/۳.

المفردات (صبح) ۲۷۳، وينظر: تهذيب اللغة (صبح) ٤٤٥٤؛ والتوقيف على مهمات التعاريف (الصبح) ٤٤٧.

<sup>&</sup>quot; اللسان (صبح) ٢/٢ . ٥، وينظر: مختار الصحاح (صبح) ١٤٩؛ والقاموس المحيط (صبح) ٢٩١ وكتاب الكليات ٩٨٢.

<sup>ُّ</sup> المصباح (صبح) ٣٣١/١، وينظر: ديوان المعاني ٢٢٤/٢ والمزهر ٣٤٢/١ .

<sup>°</sup> كتاب الكليات ١٣١، وينظر: ديوان المعابي ٢٢٤/٢؛ والمزهر ٣٤٢/١ .

٢ الأنعام ٦/٦٩.

۷ الأنعام ۲/۲۹.

<sup>^</sup> الأنعام ٢/٢٩.

<sup>·</sup> التفسير الكبير ٨٠/١٣، وينظر: اللباب في علوم الكتاب ٣٠٩/٨.

١٠ الجامع لأحكام القرآن ٧/٥٤.

١-يدور الجذر اللغوي لـ(صبح) حول لون من الألوان، أصله الحمرة.

٢-سبب تسمية الصبح بهذا الاسم حمرته.

٣-الصباح في أصله نور النهار.

3-من اللغويين من جعل الصبح والصباح والإصباح بمعنى واحد، والباحث لا يتبنى هذا الرأي، بينما فرق بعض آخر ذاكرًا أن الصبح أول النهار، وهو وقت احمرار الأفق بحاجب الشمس، أما الصباح فهو من نصف الليل الآخر إلى الزوال، في حين أنَّ الإصباح مصدر سمي به، ويراد به نور النهار، وهو ما يتبناه الباحث تحاشيًا للبس والتكرار، وهو ما يفسر زيادة نسبة ورود الصبح عن نظيره، فقد ورد بنسية (٢٦.٦٦%)، كما يفسر وورد الإصباح والصباح بنسبة واحدة هي ٢٦.٦٦%، أليس الصبح مصدرًا سمى به.

٥-يمكن القول بأن الصباح عام؛ إذ إن وقته أطول، والصبح أخص، فوقته داخل في وقت الصباح.

٦- (الصبح) و (الصباح) أسماء، أما الإصباح فمصدر سمي به .

## -عشى – عشية 🕒 العشاء

جاءت هذه الألفاظ في القر آن الكريم<sup>(١)</sup> وفق ما يوضحه الجدول التالي:

| النسبة المئوية | عدد مرات استعماله | اللفظ    |
|----------------|-------------------|----------|
| ٧٦.٩٢          | ١.                | عثني (۲) |
| ٧,٦٩           | ١                 | عشية (۳) |
| 10.77          | ۲                 | عشاء (٤) |

أما عن المعنى اللغوي فقد ذكر ابن فارس(ت ٣٩٥هـ) أن أصل الجذر اللغوي "يدل على ظلام وقلة وضوح في الشيء ثم يفرع منه ما يقاربه، من ذلك العشاء، وهو أول ظلام الليل .... والعشي: آخر النهار"(٥)، النهار"(٥)، بينما يحدد الأصفهاني(ت ٣٩٥هـ) "العشي من زوال الشمس إلى الصباح، قال: ﴿ إِلَّا عَشِيَّةً أَوْضُحَهَا صُحْمَهَا ﴿ )، بينما يحدد الأصفهاني(ت ٣٩٥هـ) "العشي من زوال الشمس إلى الصباح، قال: ﴿ إِلَّا عَشِيَّةً أَوْضُحَهَا صُحْمَهَا ﴿ )، أما ابن صُحَمَهَا ﴿ )، أما ابن هو من صلاة المغرب والعتمة: من الليل، وقيل: هو من صلاة المغرب إلى العتمة: والعشاءان: المغرب والعتمة ... قال الأزهري: صلاة العشاء هي التي بعد صلاة المغرب، ووقتها حين يغيب

١ ينظر: المعجم المفهرس لألفاظ القرآن الكريم (عشو) ٤٦٢.

٢ جاء معرفة في: آل عمران١/٣٤؛ والأنعام ٥٧/٦؛ والكهف ٢٨/١٨؛ وص ١٨/٣٨ و٣١، وغافر ٥٥/٤٠ ونكرة في: مريم

١١/١٩ و ٢٣؛ والروم ١٨/٣٠؛ وغافر ١٦/٤٠.
 ٣ جاء في : النازعات ٢٧/٩٤.

٤ جاء في :يوسف ١٦/١٢ و النور٤ ٥٨/٢٤.

٥ مقاييس اللغة (عشو) ٣٢٢/٤ .

٦ النازعات ٤٦/٧٩

٧ المفردات (عشو) ٣٣٥، وينظر: النهاية في غويب الحديث والأثر(عشو)٢٤٢/٣؛ واللباب في علوم الكتاب ٢١٢/٥؛ وتاج العروس (عشو)٣٩٥.

الشفق ... يقع العشي على ما بين زوال الشمس إلى وقت غروبها، كل ذلك عشي، فإذا غابت الشمس فهو العشاء، وقيل: العشي من زوال الشمس إلى الصباح، ويقال لما بين المغرب والعتمة: عشاء ... والعشي والعشية: آخر النهار "(١) .

هذا عن المعجميين، أما المفسرون فقد ذكر الرازي(ت ٢٠٤هـ) أن "العشي: من حين تزول الشمس إلى أن تغيب"(٢). وفي موضوع آخر "العشي من العصر إلى آخر النهار"(٣). ويقول: "في قوله تعالى: ﴿ وَجَآءُوۤ أَبَاهُمُ عِشَآءً ﴾ (أ). أي: وقت العشاء(٥)، أما القرطبي (ت ٢٧١هـ) فقد ذكر أن "العشي: جمع عشية. وقيل: هو واحد، وذلك من حين تزول الشمس إلى أن تغيب"(٦).

من أقوال المعجميين والمفسرين يمكن الخروج بالنتائج التالية:

يدور معنى الجذر اللغوي حول الظلام عدم الوضوح.

سمى وقت العشى بهذا الاسم قياسًا على العين في عدم وضوح الرؤيا لها، ومنه الأعشى.

اختلف في وقت العشي فقيل: إنه من وقت الزوال إلى الصباح، وقيل: إنه من بداية زوال الشمس إلى مغيبها، ويرى الباحث أن هذا هو الأوقع تفرقة بينه وبين المساء.

المراد من لفظ العشاء في القرآن الكريم صلاة العشاء، وهو ما يتحقق في قوله تعالى: {وجاءوا آباءهم عشاء يبكون}، وقوله: {ومن بعد صلاة العشاء}.

# (العشي) جمع (عشية).

- غد - غدو - غداة

وردت هذه الألفاظ في القرآن الكريم(٧) وفق ما يوضحه الجدول التالي:

| النسبة المئوية | عدد مرات استعماله | اللفظ                |
|----------------|-------------------|----------------------|
| ٤١.٦٦          | ٥                 | غد <sup>(۷)</sup> غد |
| ٤١.٦٦          | ٥                 | غدو (۹)              |
| 17.77          | ۲                 | الغداة (۱۰)          |

١ لسان العرب (عشو)٥ ١/٠٠، وينظر: تقذيب اللغة (عشو)٣٨/٣.

٢ التفسير الكبير ٥/٨ ٤، وينظر: جامع البيان ٢٦٢/٣؛ والكشاف ٣٨٩/١.

٣ التفسير الكبير ٢٠٤/٢٦.

٤ يوسف ١٦/١٢.

<sup>°</sup> التفسير الكبير ١٠٣/١٨

<sup>·</sup> الجامع لأحكام القرآن ٨٢/٤، وينظر: مرقاة المفاتيح ٨٧/٣؛ وفتح القدير ٣٣٨/١.

٧ ينظر: المعجم المفهرس لألفاظ القرآن الكريم (غدو)٤٩٦.

٨ جاء في يوسف ١٢/١٢؛ والكهف ٢٣/١٨؛ ولقمان ٣٤/٣١؛ والقمر ٢٦/٥٤؛ والحشر ١٨/٥٩.

٩ جاء معرفة في: الأعراف ٧/٥٠٧؛ والرعد ١٥/١٣؛ والنور ٣٦/٢٤، ونكرة في :غافر ٢٦/٤٠؛ وسبأ ١٢/٣٤.

١٠ جاء معرفة فقط في :الأنعام ٢/٦٥ والكهف ٢٨/١٨.

هذا عن عدد مواضع ورودها، أما عن ما ذكره المعجميون، فيقول ابن فارس (ت٣٩٥هـ) إن لها أصلًا "يدل على زمان من ذلك الغدو، يقال: غدا يغدو والغدوة والغداة، وجمع الغدوة غدي وجمع الغداة غدوات"(١). أما الأصفهاني (ت ٣٩٥هـ) فيذكر أن "الغدوة والغداة من أول النهار، وقوبل في القرآن الغدو بالأصال نحو قوله: ﴿ إِلَّفُنُو وَالْأَصَالِ ﴾ (٢). وقوبل الغداة بالعشي، قال: ﴿ إِلَّفَدَوْةِ وَالْعَثِيّ ﴾ (٤). ﴿ غُدُوهُمَا شَهَرٌ وَرَوَاحُهَا وَرَوَاحُهَا شَهَرٌ وَرَوَاحُهَا شَهَرٌ وَرَوَاحُهَا وَرَوَاحُهَا شَهَرٌ وَرَوَاحُهَا وَرَوَاحُهَا شَهَرٌ وَرَوَاحُها الغداة الغداة الغداة الغداة الغداة عنوات... الغدو: وطلوع الشمس، وغدوة من يوم بعينه، غير مجراة: علم للوقت. والغداة: كالغدوة، وجمعها غدوات... الغدو: أصل الغد، وهو اليوم الذي يأتي بعد يومك"(٦). وهو نقيض الرواح (٧).

أما المفسرون فقد ذكر الرازي (ت ٢٠٤هـ) أن "الغد: يوم القيامة سماه باليوم الذي يلي يومك تقريبًا له، ثم ذكر الغد على سبيل التنكير، وذلك لتعظيم أمره"(٨)، ويقول في (الغدو): "قولان: الأول: أنه مصدر يقال: يقال: غدوت أغدو غدوًا، ومنه قوله تعالى: ﴿ غُدُوُّهَا شَهْرٌ ﴾ (٩)؛ أي: غدوها للسير، ثم سمي وقت الغدو غدوا. القول الثاني: أن يكون الغدو جمع غدوة، قال الليث: الغدو جمع مثل الغدوات وواحد الغدوات غدوة"(١٠). ويقول في لفظ ( الغداة): "وجوه، (الأول): المراد كونهم مواظبين على هذا العمل في كل الأوقات. (الثاني): أن المراد صلاة الفجر والعصر. (الثالث): المراد أن الغداة هي الوقت الذي ينتقل الإنسان فيه من النوم إلى اليقظة، وهذا الانتقال شبيه بالانتقال من الموت إلى الحياة ..."(١١).

ويذكر القرطبي(ت ٢٧١هـ) " غدا: ظرف... ما بين الفجر وصلاة الصبح يقال له غدوة "(١٢)، وقال في الغدو :" والغدو جمع غدوة "(١٣) .

من أقوال المعجميين والمفسرين يمكن الخروج بالنتائج التالية:

١ مقاييس اللغة (غدو)٤/٥١٤.

٢ الأعراف ٧ - ٢٠ ؛ والرعد ١٥/١ ؛ والنور ٣٦/٢٤.

٣ الأنعام ٢/٦٥؛ والكهف ٢٨/١٨.

٤ سبأ ١٢/٣٤.

<sup>°</sup> المفردات (غدو) ۳۵۸ .

<sup>&</sup>lt;sup>٣</sup> لسان العرب (غدو)٥ ١/٦/١، وينظر: جمهرة اللعة (غدو)٢٧١/٢؛ والنهاية في غريب الحديث والأثر(غدو) ٣٤٦/٣.

٧ ينظر: لسان العرب (غدو)٥ ١ / ١٩٨٠.

<sup>^</sup> التفسير الكبير ٢٩٢/٢٩.

٩ سيأ ١٢/٣٤.

١٠ التفسير الكبير ١٠/٨٨.

١١ التفسير الكبير ٩٨/٢١، وينظر: اللباب في علوم الكتاب ٢٦٩/١٢

١٢ الجامع لأحكام القرآن ١٣٨/٩.

١٣ تفسير القرطبي ١٣٨/٩، وينظر: المحيط في اللغة (غدو)١١٤/٥

يدور معنى الجذر اللغوى (غدو) حول زمان يكمن في أول النهار.

يطلق الغد على اليوم الذي بعد اليوم الحالي، ويطلق في القرآن على يوم القيامة، أو يوم نزول العذاب. تأتى الغداة اسمًا لزمن أول النهار.

يأتي الغدو اسمًا لزمن أول النهار، فهو مصدر سمى به، يراد به الكل، ويأتي على أنه جمع (غدوة) عند المقابلة ب(الآصال)، وتأتى (الغداة) عند المقابلة بـ(العشي)، وفي هذا تفسير لسبب مجيئهما بنسية واحدة بلغت .%17.77

يحمل الجذر اللغوي (غدو) معنى الدوام والاستمرار.

يمكن القول بأن كل غدو في القرآن تدل على الوقت باستثناء قوله تعالى:﴿ وَلِسُكَيْمَنَ ٱلرِّيحَ غُدُوُّهَا شَهْرٌ وَرَوَاحُهَا شَهْرٌ ﴾ (١). فتعنى المجيء.

## المبحث الثاني

# تراكيب زمنية قرآنية يطن تعدد الفاظها

## - ( إلى أجل مسمى ) و( لأجل مسمى )

ورد هذا اللفظ في القرآن الكريم معرفًا بأل وبالإضافة ومنكرًا دالًا على وقت اثنتين وخمسين مرة (٢)، لكن ما يهم الدراسة من هذه المواضع قوله تعالى: ﴿ لِأَجَلِ مُسَمَّى ۚ ﴾ (١)، فقد جاءت ثلاث مرات، في حين حين جاء قوله تعالى: ﴿ إِلَىٰ أَجَلِ مُسَمَّى ﴾ (٤). إحدى عشرة مرة.

ذكر المعجميون أن "الأجل غاية الوقت في محل الدين وغيره"(٥). وأنه "المدة المضروبة للشيء قال تعالى: ﴿ وَلِنَبْلُغُوا أَجَلًا مُسَمَّى وَلَعَلَّكُمْ تَعْقِلُونَ ﴿ ﴿ ﴾ وقد أجلته عَلَيْنِ ﴾ (٧). ويقال دينه مؤجل، وقد أجلته جعلت له أجلًا، ويقال للمدة المضروبة لحياة الإنسان أجل، فيقال: دنا أجله عبارة عن دنو الموت، وأصله استيفاء

١ سبأ ١٢/٣٤.

المعجم المفهرس (أجل) ١٥، ١٥.

٣ الرعد ١٣/٢؛ وفاطر ٣٥/ ١٣؛ والزمر ٣٩/٥.

<sup>ُّ</sup> البقرة ٢٨٢/٢؛ وهود ٣/١١؛ وإبراهيم ١٠/١٤؛ والنحل ٦١/١٦؛ والحج ٥/٢٢ و٣٣؛ ولقمان ٣٩/٣١؛ وفاطر ٥٥/٣٥؛ والزمر ٤٢/٣٩؛ والشورى ١٤/٤٢؛ ونوح ٤/٧١.

<sup>°</sup> مقاييس اللغة (أجل) ٢٤/١، وينظر: كتاب العين (أجل) ١٧٨/٦؛ وتمذيب اللغة (أجل) ١٣٢/١١؛ والمحيط في اللغة (أجل) ١٨٣/٧؛ والمحكم والمحيط الأعظم (أجل) ٤٨٧/٧.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> غافر ۲۰/۲۰.

۷ القصص ۲۸/۲۸.

أما المفسرون فقد ذكر الرازي (ت ٢٠٤هـ) أن "الأجل في اللغة هو الوقت المضروب لانقضاء الأمد، وأجل الإنسان هو الوقت لانقضاء عمره، وأجل الدين لوقت معين في المستقبل، وأصله من التأخير، يقال: أجل الشيء يأجل أجولًا إذا تأخر، والآجل نقيض العاجل"(٥)، ويفسر القرطبي (ت ٢٧١هـ) إضافة الأجل في قوله تعالى: عنائي: ﴿ فَإِذَا بَلَغَنَ أَجَلَهُنَّ فَلَا جُنَاحَ عَلَيْكُورُ ﴾ (٦) بأنه "محدود مضروب في أمرهن، وهو عبارة عن انقضاء العدة"(٧). أما الأجل في قوله تعالى: ﴿ فَإِذَا جَلَهُمُ ﴾ (٨) ؛ "أي: الوقت المعلوم عند الله –عز وجل – ...، وأجل وأجل الموت هو وقت الموت، كما أن أجل الدين هو وقت حلوله.... وأجل الإنسان هو الوقت الذي يعلم الله أن يموت الحي فيه لا محالة، وهو وقت لا يجوز تأخير موته عنه"(٩) .

مما سبق يمكن الخروج بأن (أجل) تعني:

١-غاية الوقت ومنتهاه.

٢-مدة الشيء.

٣-وقت موت الإنسان الذي لا يعلمه إلا الله، ولا يمكن تأخيره.

٤-ظهر دور السياق في تحديد المقصود من اللفظ في كل آية كريمة، فإضافته للنساء جعلت المقصود منه العدة، بينما إضافته للأمة جعلت المقصود منه وقت الموت.

أما عن الفرق بين قولي الله تعالى: ﴿ لِأَجَلِ مُسَمَّى ﴾ (١)، و﴿ إِلَىٰ أَجَلِ مُسَى ﴾ (١). فقد وضحه الكرماني (ت ٥٠٥هـ) بقوله: "{كل يجري إلى أجل مسمى} في الزمر: {لأجل}. وذلك أن (إلى) متصل بآخر الكلام، ودال على الانتهاء، واللام متصل بأول الكلام، ودال على الصلة "(٢)، وهذا يعني أن:

<sup>·</sup> المفردات (أجل) ١١، وينظر: مرقاة المصابيح ٢١٢/١١.

۲ البقرة ۲۳۵/۲.

عُ اللسان / (أجل) ١ ١/١١؛ والقاموس المحيط (أجل) ١٢٤١.

<sup>°</sup> تفسير الرازي ١١٨/٧، وينظر: قمديب اللغة (أجل) ١٣٢/١١؛ والمحيط في اللغة (أجل) ٧/ ١٨٣؛ ومقاييس اللغة (أجل) ١٤/١ ٢٤/١

٦ البقرة / أية ٢٣٤ .

الجامع لأحكام القرآن ١٨٦/٣، وينظر: المحرر الوجيز ٢١٤/١.

<sup>^</sup> الأعراف ٣٤/٧؛ والنحل ٦١/١٦؛ وفاطر ٣٥/ ٤٥.

الجامع لأحكام القرآن ٢٠٢/٧، وينظر: تمهيد الأوائل وتلخيص الدلائل ٣٧٤.

١٠ الرعد ١٣/٢؛ وفاطر ٣٥/ ١٣؛ والزمر ٣٩/٥.

(لأجل مسمى) تعنى البداية.

(إلى أجل مسمى) تعني النهاية.

وهو ما يراه الباحث في قوله تعالى: ﴿ يَتَأَيُّهَا الَّذِينَ ءَامَنُوا إِذَا تَدَايَنَمُ بِدَنِ إِلَىٓ أَجَلِ مُسَحَّى فَاَحَتُبُوهُ ﴾ (\*). فوافقت (إلى) هنا انتهاء المدة واستحقاق رد الدين، ومثله: قوله تعالى: ﴿ ﴿ يَدُعُوكُمُ لِيغَفِرَ لَكُمُ مِن دُنُوكِكُمُ وَيُؤَخِرَكُمُ إِلَى الْبَاحِثُ أَن (إلى) في قوله تعالى: ﴿ وَقُولَخِدُ الله النّه النّاسَ بِظُلُمِهِم مَا نَرُكَ عَلَيْهَا مِن دَايَةٍ وَلَذِين يُؤَخِرُهُمْ إِلَىٰ أَجَلٍ ﴾ (\*). وقوله: ﴿ وَلَوْ يُؤَخِدُ الشّمَس وَالْقَمْر كُلُّ يَجْرِى إِلَى السّخير النهاية، والمشمس والقمر فهي نهاية المنازل، فلكل منهم منازل بعدد أيام العام، وهذا يعني أن التسخير النهاية آخر منزل تنزله الشمس أو القمر، أما قوله: ﴿ الله النّه المنازل لكل من الشمس والقمر، مما يؤكد ذلك أن ﴿ لِأَجَلٍ مُستَى ﴾ (\*). فالمقصود بها البداية، بداية المنازل لكل من الشمس والقمر، مما يؤكد ذلك أن ﴿ لِأَجَلٍ مُستَى ﴾ لم النّه عند الحديث عن بداية الكون والخلق والاستمرار، وذلك مثل الآية السابقة، وكذلك قوله: ﴿ يُولِجُ النّهَارَ فِي النّبِل وَسَخَر الشّمَس وَالْقَمَر حُلُّ يَجْرِي لِأَجَلِ مُستَى ﴾ (\*)، وقوله: ﴿ خَلَقَ السّمَوتِ وَالأَرْضَ النّهَابِ وَيُولِحُ النّهَارِ وَيُكُورُ النّهَارِ وَيُكُورُ النّهَار وَيُكُورُ النّهَار وَيُكُورُ النّهار وَيُكُورُ النّهار وَيُكُورُ النّهار وَيُكُورُ النّهار وَيُكُورُ النّهارِ وَلِي اللهابة.

## -(طرفا النهار)-(أطراف النهار)

ورد لفظ (طرف) في القرآن الكريم (١٠) إحدى عشرة مرة (١١)، لكن هل هذه المواضع كلها تدخل في إطار هذه الدراسة، فهل تدل كلها على الزمن .

ا البقرة ۲۸۲/۲؛ وهود ۳/۱۱؛ وإبراهيم ۲۰/۱۶؛ والنحل ۲۱/۱۲؛ والحج ۵/۲۲ و۳۳؛ ولقمان ۲۹/۳۱؛ وفاطر ۵۵/۳۵؛ والزمر ۶۲/۳۹؛ والشوری ۱۶/۶۲؛ ونوح ۲/۷۱.

۲ أسوار التكوار في القرآن ۱۷۰.

<sup>&</sup>quot; البقرة ٢٨٢/٢.

<sup>&</sup>lt;sup>٤</sup> إبراهيم ٤ ١٠/١.

<sup>°</sup> النحل ۲۱/۱۲.

<sup>&</sup>lt;sup>٦</sup> لقمان ۲۹/۳۱.

۷ الرعد ۲/۱۳.

<sup>^</sup> فاطر ٥٣/٣٥.

<sup>&</sup>lt;sup>٩</sup> الزمر ٣٩/٥.

<sup>&#</sup>x27;' جاء في: وآل عمران ١٢٧/٣؛ وهود ١١٤/١١؛ والرعد ١١/١٣؛ وإبراهيم ١٤/ ٤٣؛ وطه ١٣٠/٢٠؛ والأنبياء ٢١/٤٤؛ والنمل ٤٠/٢٧؛ والصافات ٤٨/٣٧؛ و ص ٢٦/٥٥؛ والشورى ٤٥/٤٢؛ والرحمن ٥٦/٥٥

<sup>11</sup> المعجم المفهرس (طرف) 270 .

يحدد ابن فارس(ت ٣٩٥هـ) لـ (طرف) أصلين: "الأول يدل على حد الشيء وحرفه، والثاني يدل على حركة في بعض الأعضاء. فالأول طرف الشيء والثوب والحائط... وأما الأصل الثاني فالطرف، وهو تحريك الجفون في النظر. هذا الأصل ثم يسمون العين الطرف مجازًا"(۱). أما الأصفهاني فيذكر أن "طرف الشيء جانبه، ويستعمل في الأجسام والأوقات وغيرهما قال: ﴿ فَسَيّحٌ وَأَطْرَافَ ٱلنّهَارِ ﴾ (٢٠-﴿ وَأَقِمِ ٱلصَّلَوٰةَ طَرَفَ النّهارِ ﴾ (٢٠-﴿ وَأَقِمِ ٱلصَّلَوٰةَ طَرَفَ النّهارِ واطرافه، فيقول: "أحد طرفي النهار صلاة الصبح، والطرف الآخر فيه صلاتا العشي، وهما الظهر والعصر... قال الزجاج: أطراف النهار الظهر والعصر، وقال ابن الكلبي: أطراف النهار ساعاته. وقال أبو العباس: أراد طرفيه فجمع"(٥).

هذا عن المعجميين، وقبل البحث عن المفسرين يمكن تحديد موضعين اثنين من المواضع التي جاء فيها (طرف) يقعان تحت اهتمام الدراسة، حيث يدلان على الزمن، هما قوله تعالى: ﴿ وَأَقِمِ ٱلصَّلَوٰةَ طَرَفِي ٱلنَّهَارِ وَلُهُ أَنَّ السَّيِّاتِ قَلْكَ ذَكُرَى لِلذَّكِرِينَ ﴿ وَاللهِ: ﴿ فَأَصْبِرُ عَلَى مَا يَقُولُونَ وَسَيِّحْ بِحَمْدِ رَبِّكَ وَلُهُ أَلُوا اللهَ اللهُ اللهُ

يشير الرازي(ت ٢٠٤هـ) إلى اختلاف المذاهب في تفسير طرفي النهار "والأقرب أن الصلاة التي تقام في طرفي النهار وهي الفجر والعصر، وذلك لأن أحد طرفي النهار طلوع الشمس. والطرف الثاني منه غروب الشمس. فالطرف الأول هو صلاة الفجر. والطرف الثاني لا يجوز أن يكون صلاة المغرب؛ لأنها داخلة تحت قوله تعالى: ﴿ وَزُلْفًا مِنَ ٱلنَّالِ ﴾ (٨). فوجب حمل الطرف الثاني على صلاة العصر "(٩).

أما القرطبي(ت ٢٧١هـ): فذكر أن "الطرف الأول صلاة الصبح، والطرف الثاني صلاة الظهر والعصر... وقيل: الطرفان الصبح والمغرب... الطرفان الثاني العصر وحده...وقيل: الطرفان الظهر والعصر"(١٠). ويوضح الألوسي (ت ٢٠٧هـ) أن "المراد بصلاة الطرفين، قيل: صلاة الصبح والعصر... طرف الشيء يقتضي أن يكون من الشيء والتزم أن أول النهار من الفجر، وقد يطلق الشيء على الملاصق لأوله وآخره مجازًا، فيمكن اعتبار النهار من طلوع الشمس مع صحة ما ذكروه في صلاة الطرف الأول بجعل التثنية هنا

١ مقاييس اللغة (طرف)٤٤٧/٣: ٤٤٩، وينظر: المصباح المنير (طرف)٧٧١/٣.

<sup>14./</sup> Y. ab Y

٣ هود ١١٤/١١.

المفردات (طرف) ۳۰۲.

<sup>°</sup> اللسان (طرف) ۲۱۷/۹.

۲ هود ۱۱٤/۱۱.

٧ طه ۲۰/۲۰.

۸ هود ۱۱٤/۱۱

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> تفسير الرازي /۱۸/۰۸.

۱۰ تفسير القرطبي ۱۰۹/۹.

مثلها في قولهم: القلم أحد اللسانين، إلا أنه قيل بشذوذ ذلك... المراد صلاة الصبح والمغرب، فإن كان النهار من أول الفجر إلى غروب الشمس، فالمغرب طرف مجازًا وهو حقيقة طرف الليل، وإن كان من طلوع الشمس إلى غروبها فالصبح كالمغرب طرف مجازي..."(١).

من أقوال اللغويين والمفسرين السابقة يمكن الخروج بالنتائج التالية:

١- يدور الأصل اللغوي لـ(طرف) حول حد الشيء وحرفه أو حركة في بعض الأعضاء كالعين على سبيل المثال.

٢-ليس في دلالات (طرف) الزمن، وإنما اكتسبها من الإضافة.

٣-اختلف المفسرون في طرفي النهار، فقيل: الفجر والظهر والعصر، وقيل: الصبح والمغرب، وقيل: الفجر والعصر عن طريق المجاز؛ لأنه من المتفق عليه أن طرف النهار الأول يبدأ من طلوع الشمس، وطرفه الثاني عند غروبها، وهذان الوقتان منهي عن الصلاة فيها، فوجب حمل ذلك على ما هو أقرب منه، لأن الشيء إذا جاور الشيء جاز تسميته باسمه.

بتصفح كتب التراث والاختلافات الواردة في تفسير هذا اللفظ، يمكن تلخيص الآراء في النقاط التالية:

قوله تعالى: {وسبح بحمد ربك قبل طلوع الشمس} صلاة الفجر، {وقبل غروبها} صلاة العصر، {ومن آناء الليل} صلاة المغرب والعشاء، {وأطراف النهار} صلاة الظهر (٤).

أطراف النهار: الغداة والزوال والمغيب(٥).

المقصود من الآية الكريمة "فاصبر يا محمد على ما يقولون وسبح بحمد ربك قبل طلوع الشمس وقبل غروبها من آناء الليل فسبح وأطراف النهار لعلك ترضى، فأمره -جل ثناؤه- في نوائبه بالفزع إلى الصبر والصلاة"(٦).

۲ هود ۱۱٤/۱۱.

۲۳.

۱ روح المعابی ۱۵۲/۱۲.

ا روح المعلي ۱۱ (۱ ۱۰)

٣ طه ۲٠/۲٠.

<sup>\*</sup> ينظر: تفسير القرآن ٢١/٣، وجامع البيان ٢٣٤/١٦؛ والأوسط ٣٢٤/٢؛ والوجيز في تفسير الكتاب العزيز ٧٠٨/٢؛ وتفسير السمعايي ٣٦٣/٣؛ وتفسير البحر الوجيز في تفسير الكتاب العزيز ٤٠٠/٤؛ ولباب التأويل في معايي التتزيل ٢٨٦/٤؛ والبحر المحيط ٢٦٨٦٤؛ والدر المنثور ٢١١٥.

<sup>°</sup> ينظر: مجالس ثعلب ١٣؛ وتفسير السموقندي ١٧/٢.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> ينظر: جامع البيان ٢٦٠/١.

أطراف النهار "يعني صلاة الظهر والمغرب، وقيل: أطراف النهار والمراد بذلك الصلاتان اللتان ذكرنا؛ لأن صلاة الظهر في آخر طرف النهار الأول وفي أول طرف النهار الآخر، فهي في طرفين منه، والطرف الثالث غروب الشمس، وعند ذلك تصلي المغرب"(١).

أطراف النهار ساعات النهار (٢).

أطراف النهار التطوع (٣).

أطراف النهار الظهر والعصر (٤).

١-تعنى الآية استدم ذكر الله وسبحه واستغفره في جميع أحوالك وأوقاتك(٥).

٢-أطراف النهار للنوافل (٦).

٣-أطراف النهار تكرار لصلاتى الصبح والمغرب إرادة الاختصاص وأمن اللبس(٧).

3-أطراف النهار المغرب والصبح ( $\Lambda$ ).

٥-من مجمل الآراء الواردة في تفسير (وأطراف النهار) يتضح الخلاف الكبير حول تفسيرها، فما من صلاة إلا دخلت في نطاقها، فجاءت بمعنى الفجر والظهر والعصر والمغرب، وللباحث وجهة نظر تنطلق من مقارنة السياق في الآيتين، حيث يقول الله في الآية الأولى: ﴿ وَأَقِمِ الصَّلَوٰةَ طَرَفِي النَّهَارِ وَزُلَفًا مِنَ النَّيْلُ إِنَّ الْحَسَنَتِ يُذْهِبُنَ السياق في الآيتين، حيث يقول الله في الآية الأولى: ﴿ وَأَقِمِ الصَّلَوٰةَ طَرَفِي النَّهَارِ وَزُلَفًا مِنَ النَّيْلِ اللهُ عَلَى مَا يَقُولُونَ وَسَيِّحْ بِحَمْدِ رَبِّكَ قَبُلَ طُلُوعِ الشَّمْسِ وَقَبْلَ السياق في الآيتين مختلف، يمكن توضيحه من خلال النقطتين التاليتين :

7-الآية الأولى = أقم الصلاة + طرفي النهار + زلفًا من الليل + الحسنات يذهبن السيئات + ذكرى للذاكرين. 9-الآية الثانية =اصبر + سبح + قبل طلوع الشمس + قبل غروبها + آناء الليل + فسبح + أطراف النهار + ترضى. 8-يرى الباحث أن المعنى في الآية الأولى: الصلوات الخمس اعتمادًا على مجموعة أمور منها:

<sup>&#</sup>x27; ينظر: جامع البيان ٢٣٣/١٦؛ والكشف والبيان ٢٦٦/٦؛ الجامع لأحكام القرآن ٢٦١/١١.

نظر: ياقوتة الصراط ٣٥٥؛ وتهذيب اللغة (طرف) ٣٢٠/١٣؛ ولسان العرب (طرف) ٢١٧/٩

<sup>&</sup>quot; ينظر: تفسير القرآن العزيز ١٣٧/٣.

<sup>·</sup> ينظر: المحكم والمحيط الأعظم (طرف) ١٤٨/٩؛ ولسان العرب (طرف) ٢١٧/٩.

<sup>°</sup> ينظر: تفسير القشيري ٢٨٢/٢؛ وإحياء علوم الدين ٧٠/١، ٣٤٠؛ والكشاف ٩٧/٣؛ وزاد المسير ٣٣٤/٥؛ ولسان العرب (طرف) ٢١٧/٩؛ وغرائب القرآن ورغائب الفوقان ٢١٩/١.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> ينظر: التفسير الكبير ٢٦/٥/٢.

۷۷/٤ ينظر: تفسير البيضاوي ۷۷/٤.

<sup>^</sup> ينظر: كتاب التسهيل لعلوم التنزيل ٢١/٣؛ واللباب في علوم الكتاب ٢٤/١٣؛ وإرشاد العقل السليم ٢/٠٥.

٩ هود ١١٤/١١.

١٠ طه ١٠/٢٠.

- ١ الفعل الأمر الواضح في الآية: أقم الصلاة
- الطرف: الحد، وعليه فإن طرفي النهار حد البداية وحد النهاية، فحد البداية صلاة الفجر وحد النهاية صلاة العصر.
  - ت الليل: يدخل فيها صلاة المغرب والعشاء.
    - ٤ الحسنات تذهب السيئات.
  - ٥ هذا من باب التذكير، فالصوات الخمس فرض عين.
- ٦ يرى الباحث أن المعنى في الآية الثانية كل ما يدخل في باب التطوع من صلاة وذكر واستغفار وتسبيح،
  وهذا اعتمادًا على مجموعة أمور منها:
  - ٧ الآية في سياق الحث على الصبر وكثرة الصلاة عند الفزع.
    - مبح التي جاءت مرتين في الآية الكريمة.
  - قبل طلوع الشمس وقبل غروبها، فهذه أوقات يكره فيها الصلاة لكن لا يكره في التسبيح.
- 1 آناء الليل وأطراف النهار، وهذه الأوقات تختلف من شخص لآخر، فليست محددة كالصلوات الخمس، فقد يبدأ شخص في التسبيح والاستغفار وينهي لقضاء حاجة معينة في النهار ثم يبدأ مرة أخرى ... وهكذا، فهذه أطراف، أما الليل فناسبه (آناء)، فالليل خلوة بين العبد وربه، ويندر فيه الانقطاع، وهو ما جعل (وزلفا من الليل) بعض الليل، (صلاة العشاء والفجر) مناسبًا في نظيرتها.
- 11 الهدف من التسبيح في الآية الرضا، مما يؤكد أن المقصود ليس الصلوات الخمس، واختيار الرضا مناسب لسياق الفزع والصبر، فإذا رضي العبد اطمأن قلبه وذهب فزعه، على العكس من الآية الأخرى التي ختمت بالتذكير.
- ١٢ جاء الفعل (سبح) في الآية بصيغة الأمر مرتين، وهو تأكيد من المولى -تبارك وتعالى- أن التسبيح يذهب الفزع والخوف، ويزيد القلب طمأنينة وسكينة.

### ١٣ - والجدول التالي يوضح ذلك:

| سورة طــــــــــــــــــــــــــــــــــــ | سورة هــــــود           |
|--------------------------------------------|--------------------------|
| اصبر + سبح (۲)                             | أقم الصلاة               |
| أطراف النهار                               | طرفي النهار              |
| آناء الليل                                 | زلقًا من الليل           |
|                                            | إن الحسنات يذهبن السيئات |
| لعلك ترضى                                  | ذكرى للذاكرين            |
| قبل طلوع الشمس                             |                          |
| قبل غروبها                                 |                          |
| التطوع من صلاة واستغفار وتسبيح             | الصوات الخمس             |

## نتائج الدراسة

## توصلت الدراسة إلى مجموعة من النتائج منها:

- 1٤ كل لفظ في السياق القرآني له مدلوله الخاص به الذي لا يدل عليه غيره، فلا يستبدل لفظ بغيره مما يقترب من معناه.
- ١٥ لثراء ألفاظ اللغة العربية وتراكيبها إسهام كبير عند ضبط المدلولات، ومواضع ضبط الزمن القرآني خير مثال على ذلك.
  - ١٦ ليس لــــ(الأبد) حد أو قيد، أما (الأمد) فله حـد قد يكون مجهولًا.
    - ١٧ (الأبد) اسم للزمان الذي لا يتجزأ.
  - ١٨ استعمال (الأمد) باعتبار الغاية، واستعمال (الزمان) باعتبار المبدأ والغاية.
    - ١٩ الأبد غيب.
    - ٢٠ من معاني (الأمد) الغضب، لكن السياق القرآني يأبي هذا المعني.
      - ٢١ استعما ل (السنة) فيما اشتد، واستعمال (العام) فيما لا شدة فيه.
  - ٢٢ استعمال (السنة) فيما استغرق الزمن كله، واستعمال (العام) فيما استغرق بعض الوقت فقط.
- ٢٣ استعمال الحـــول عند التحــول إلى بداية زمنية جديدة خــاصة غير المعهودة للعام أو السنة، وهي شهر (يناير) في الميلادي، و(محرم) في الهجري.
  - ٢٤ استعمال (الحجة) إذا أريد المنسك.
- ٢٥ استعمال (الساعة) إذا أريد الحساب والعقاب وعلى رأسه السرعة والمفاجأة والهول والفزع غير المتوقع من
  البشر.
  - ٢٦ إتيان (الساعة) مقدمة للقيامة، فإذا اجتمعت العلامات دفعة واحدة كان الحساب.
- ٢٧ استعمال (الساعة) للدلالة على المضي والاستمرار والسرعة، واستعمال (القيامة) للدلالة على البعث والدفعة
  الواحدة.
  - ٢٨ استعمال (الإبكار) كاسم للبكرة، أو مصدر، ويعنى أول وقت البكرة، وتستعمل (البكرة) للوقت ذاته.
- 74 استعمال (البكرة) للدلالة على الوقت كله أو أول النهار، واستعمال (الإبكار) للدلالة الوقت من طلوع الفجر الى وقت الضمي.
  - ٣٠ سبب تسمية الصبح بهذا الاسم حمرته.
    - ٣١ الصباح في أصله نور النهار.
- ٣٢ الصبح أول النهار، وهو وقت احمرار الأفق بحاجب الشمس، أما الصباح فهو من نصف الليل الآخر إلى الزوال، في حين أنَّ الإصباح مصدر سمى به، ويراد به نور النهار .

- ٣٣ الصباح عام؛ إذ إن وقته أطول، والصبح أخص، فوقته داخل في وقت الصباح.
  - ٣٤ (الصبح) و(الصباح) أسماء، أما الإصباح فمصدر سمى به .
- ٣٥ كانت تسمية العشى بهذا الاسم قياسًا على العين في عدم وضوح الرؤيا لها، ومنه الأعشى.
  - ٣٦ المراد من لفظ العشاء في القرآن الكريم صلاة العشاء.
    - ٣٧ (العشي) جمع (عشية).
- ٣٨ استعمال الغد دلالة على اليوم الذي بعد اليوم الحالي، ويطلق في القرآن على يوم القيامة، أو يوم نزول العذاك.
  - ٣٩ استعمال الغداة اسمًا لزمن أول النهار.
- •٤ الغدو اسم لزمن أول النهار، فهو مصدر سمي به، يراد به الكل، ويأتي على أنه جمع (غدوة) عند المقابلة بــ(الآصال)، وتأتى (الغداة) عند المقابلة بــ(العشى).
- ٤١ كل غدو في القرآن تدل على الوقت باستثناء قوله تعالى: كَلِمَةُبِهِ ٓ أَزْوَنَجًا مِّنْهُمْ زَهْرَةَ ٱلْحُيَوْةِ ٱلدُّنْيَالِنَفْتِنَهُمْ وَلَوْلا (١)،
  فتعنى المجيء.
  - ٤٢ (لأجل مسمى ) تعنى بداية الأجل.
  - ٤٣ (إلى أجل مسمى) تعنى نهاية الأجل.
- استعمال (لأجل مسمى) في القرآن الكريم عند الحديث عن بداية الكون والخلق والاستمرار، أما (إلى أجل مسمى) فجاءت عند التذكير أو الحديث عن نهاية الكون وبداية الحساب والآخرة.
- 33 وجود خلاف كبير في تفسير (طرفي النهار) و(أطراف النهار)، لكن البحث تبنى وجهة نظر خاصة، هي أن المراد من (طرفي النهار) الفجر والعصر، والمراد من (أطراف النهار) ساعاته.
- 27 المقصود من آية (طرفي النهار) الصلوات الخمس، والمقصود من آية (أطراف النهار) التسبيح والاستغفار وصلاة النوافل والتطوع، وهو ما يحتمه السياق.

۱ سبأ ۱۲/۳٤.

#### ثبت المصادر والمراجع

- ٤٧ إحياء علوم الدين، للغزالي، دار المعرفة، بيروت، بلا تاريخ.
- ٤٨ إرشاد العقل السليم إلى مزايا القرآن الكريم، لأبي السعود، دار إحياء التراث العربي، بيروت، بلا تاريخ.
- ٤٩ أسرار التكرار في القرآن، للكرماني، تحقيق: عبد القادر أحمد عطا، الثالثة، سنة ١٣٩٨هـ=١٩٧٨ .
- ٥٠ أسماء الزمن في القرآن الكريم، دراسة دلالية، لمحمود يوسف عبد القادر عوض، أطروحة ماجستير، كلية الدراسات العليا، جامعة النجاح الوطنية، فلسطين، سنة ٢٠٠٩.
- ٥١ الأوسط في السنن والإجماع والاختلاف، للنيسابوي، تحقيق: الدكتور أبو حماد صغير أحمد بن محمد حنيف، دار طيبة، الرياض، الأولى، سنة ١٩٨٥م.
- ٥٢ البحر المحيط، لأبي حيان، تحقيق: الشيخ عادل أحمد عبد الموجود والشيخ على محمد معوض، دار الكتب العلمية، بيروت لبنان، الأولى، سنة ٢٢٢ هـ = ٢٠٠١م.
- ٥٣ تاج العروس من جواهر القاموس، للزبيدي، تحقيق: عبد الستار أحمد فراج، التراث العربي، الكويت، سنة
  ١٣٨٥هـ = ١٩٦٥م.
- ٥٤ التبيان في تفسير غريب القرآن، لشهاب الدين أحمد بن محمد الهائم المصري، تحقيق: فتحي أنور الدابلوي،
  دار الصحابة للتراث، مصر، الأولى، سنة ٢١٤١هـ ٩٩٢ م.
  - ٥٥ التحرير والتنوير، للطاهر بن عاشور، سحنون للنشر والتوزيع، تونس، سنة ١٩٩٧م.
    - ٥٦ تفسير البغوي، تحقيق: خالد عبد الرحمن العك، دار المعرفة، بيروت، بلا تاريخ.
      - ۵۷ تفسیر البیضاوي، دار الفکر بیروت، بلا تاریخ.
  - ٥٨ تفسير السمرقندي المسمى بحر العلوم، تحقيق: الدكتور محمود مطرجي، دار الفكر بيروت، بلا تاريخ.
- ٥٩ تفسير السمعاني، تحقيق:ياسر بن إبراهيم وغنيم بن عباس بن غنيم، دار الوطن، الرياض، الأولى، سنة
  ١٤١٨هـ=١٤٩٧م.
- •٦ تفسير القرآن، للصنعاني، تحقيق: الدكتور مصطفى مسلم محمد، مكتبة الرشد، الرياض، الأولى، سنة العرب المربد الرياض، الأولى، سنة المربد العربية المربد المربد
- ٦١ تفسير القرآن العزيز، لابن أبي زمنين، تحقيق: أبي عبد الله حسين بن عكاشة ومحمد بن مصطفى الكنز، الفاروق الحديثة، القاهرة، الأولى، سنة ٢٣٤ اهـ=٢٠٠٢م.
  - ٦٢ تفسير القرآن العظيم، لابن كثير، دار الفكر، بيروت، سنة ١٤٠١هـ.
- 77 تفسير القشيري المسمى لطائف الإشارات، لعبد الكريم بن هوازن بن عبد الملك القشيري، تحقيق: عبد اللطيف حسن عبد الرحمن، دار الكتب العلمية، بيروت لبنان، الأولى، سنة ٢٠٠١هـ = ٢٠٠٠م.
  - ٦٤ التفسير الكبير، للرازي، دار الكتب العلمية، بيروت، الأولى، سنة ٢٦١هـ=٢٠٠٠م.

- ٦٥ تمهيد الأوائل وتلخيص الدلائل، للباقلاني، تحقيق: عماد الدين أحمد حيدر، مؤسسة الكتب الثقافية، لبنان، الأولى، سنة ١٤٠٧هـ ١٩٨٧م.
- 77 تهذیب الآثار وتفصیل الثابت عن رسول الله من الأخبار، للطبري، تحقیق: محمود محمد شاکر، مطبعة المدنی، القاهرة، بلا تاریخ.
- ٦٧ تهذیب اللغة، لأبي منصور محمد بن أحمد الأزهري، تحقیق: محمد عوض مرعب، دار إحیاء التراث العربی، بیروت، الأولی، سنة ۲۰۰۱م.
- ٦٨ التوقيف على مهمات التعاريف، للمناوي، تحقيق: الدكتور محمد رضوان، دار الفكر المعاصر، بيروت، الأولى، سنة ١٤١٠هـــــ.
- 79 تيسير الكريم الرحمن في تفسير كلام المنان، للسعدي، تحقيق: ابن عثيمين، مؤسسة الرسالة، بيروت، سنة ٢١ ٢٠٠٠م.
  - ٧٠ جامع البيان عن تأويل أي القرآن، للطبري، دار الفكر، بيروت، سنة ٥٠٥ هـ.
    - ٧١ الجامع لأحكام القرآن، للقرطبي، دار الشعب، القاهرة، بلا تاريخ.
  - ٧٢ جمهرة اللغة، لابن دريد، تحقيق: رمزي منير بعلبكي، دار العلم للملايين، الأولى، سنة ١٩٨٧م.
    - ٧٧ الجواهر الحسان في تفسير القرآن، للثعالبي، مؤسسة الأعلمي للمطبوعات، بيروت، بلا تاريخ.
      - ٧٤ الدر المنثور، للسيوطي، دار الفكر، بيروت، سنة ٩٩٣ ام.
      - ٧٥ ديوان المعانى، لأبي هلال العسكري، دار الجيل، بيرون، بلا تاريخ.
- ٧٦ روح المعاني في تفسير القرآن العظيم والسبع المثاني، للألوسي، دار إحيار التراث العربي، بيروت، بلا تاريخ.
  - ٧٧ زاد المسير في علم التفسير، لابن الجوزي، المكتب الإسلامي، بيروت، الثالثة، سنة ٤٠٤ هـ.
- ٧٨ سيرة عمر بن عبد العزيز على ما رواه الإمام مالك بن أنس وأصحابه، لأبي محمد عبد الله بن عبد الحكم،
  تحقيق: أحمد عبيد، عالم الكتب، بيروت لبنان، السادسة، سنة ٤٠٤هـ ٩٨٤ ـ ١٩٨٤م.
- ٧٩ شرح السنة، للبغوي، تحقيق: شعيب الأرناؤوط ومحمد زهير الشاويش، المكتب الإسلامي، دمشق بيروت، الثانية، سنة ١٤٠٣هـ ١٩٨٣م.
  - ٨٠ العقد الفريد، لابن عبد ربه، دار إحياء التراث العربي، بيروت لبنان، الثالثة، سنة ٢٠٠ هـ = ٩٩٩٩م.
- ٨١ عمدة القاري شرح صحيح البخاري، لبدر الدين محمود بن أحمد العيني، دار إحياء التراث العربي، بيروت، بلا تاريخ.
- ۸۲ غرائب القرآن ورغائب الفرقان، للنيسابوري، تحقيق: الشيخ زكريا عميران، دار الكتب العلمية، بيروت لبنان، الأولى، سنة ١٤١٦هـ ١٩٩٦م.
- ٨٣ فتح القدير الجامع بين بين فني الرواية والدراية من علم التفسير، للشوكاني، دار الفكر بيروت، بلا تاريخ.

- ٨٤ الفردوس بمأثور الخطاب، لابن شيرويه، تحقيق: السعيد بن بسيوني زغلول، دار الكتب العلمية، بيروت، الأولى، سنة ٢٠١هـ ١٩٨٦م.
- ٨٥ الفروق اللغوية، لأبي هلال العسكري، تحقيق: حسام الدين القدسي، دار الكتب العلمية، بيروت- لبنان، بلا تاريخ.
- ٨٦ كتاب التسهيل لعلوم التنزيل، للغرناطي الكلبي، دار الكتاب العربي، لبنان، الرابعة، سنة
  ٢٠٣ ١٤٠٣م.
- ٨٧ كتاب العين، للخليل بن أحمد الفراهيدي، تحقيق: الدكتور مهدي المخزومي والدكتور إبراهيم السامرائي،
  دار الهلال، بلا تاريخ.
- ٨٨ كتاب الكليات، لأبي البقاء العكبري، تحقيق: عدنان درويش ومحمد المصري، مؤسسة الرسالة، بيروت،
  سنة ١٤١٩هـ = ١٩٩٨م.
- ٨٩ الكشاف، عن حقائق التنزيل وعيون الأقاويل في وجوه التأويل، للزمخشري، تحقيق: عبد الرازق المهدي، دار إحياء التراث العربي، بيروت، بلا تاريخ.
- ٩٠ الكشف والبيان، للثعلبي، تحقيق: الإمام أبي محمد بن عاشور، دار إحياء التراث العربي، بيروت ابنان، الأولى، سنة ٢٢٢هـ = ٢٠٠٢م.
- ٩١ الكنى والأسماء، لأبي بشر محمد بن أحمد بن حماد الدولابي، دار ابن حزم، بيروت لبنان، الأولى، سنة
  ٢٢١هـ = ٢٠٠٠م.
  - ۹۲ لباب التأويل في معاني التنزيل، للخازن، دار الفكر، بيروت- لبنان، سنة ١٣٩٩هـ=١٩٧٩م.
- ٩٣ اللباب في علوم الكتاب، لأبي حفص عمر بن على بن عادل الدمشقي الحنبلي، تحقيق: الشيخ عادل أحمد
  عبد الموجود والشيخ على محمد معوض، دار الكتب العلمية، بيروت لبنان، الأولى، سنة ١٤١٩هـ ١٩٩٨م .
  - ٩٤ لسان العرب، لابن منظـــور، دار صادر، بيروت، الأولى، سنة ١٣٠٠هـ.
  - ٩٥ مجالس ثعلب، تحقيق: عبد السلام محمد هارون، دار المعارف، مصر، الثانية، سنة ٩٦٠هـ.
- 97 المحرر الوجيز في تفسير الكتاب العزيز، لابن عطية، تحقيق: عبد السلام عبد الشافي محمد، دار الكتب العلمية، لبنان، الأولى، سنة ١٤١٣هـ = ١٩٩٣م.
- ٩٧ المحكم والمحيط الأعظم، لابن سيده، تحقيق: الدكتور عبد الحميد هنداوي، دار الكتب العلمية، الأولى، سنة
  ٢١ المحكم والمحيط الأعظم، لابن سيده، تحقيق: الدكتور عبد الحميد هنداوي، دار الكتب العلمية، الأولى، سنة
- ٩٨ المحيط في اللغة، للصاحب ابن عباد، تحقيق: الشيخ محمد حسن، عالم الكتب، بيروت لبنان، الأولى،
  سنة ١٤١٤هـ = ١٩٩٤م.
  - ٩٩ مختار الصحاح، للرازي، تحقيق: محمود خاطر، مكتبة لبنان ناشرون، بيروت، سنة ١٤١٥هـ = ٩٩٥م.
- ۱۰۰ المخصص، لابن سيده، تقديم: الدكتور خليل إبراهيم جفال، دار إحياء التراث العربي ومؤسسة التاريخ العربي، بيروت لبنان، الأولى، سنة ١٤١٧هـ ١٩٩٦م.

- 1٠١ مرقاة المفاتيح شرح مشكاة المصابيح، لعلي بن سلطان محمد القاري، تحقيق: جمال عيتاني، دار الكتب العلمية، بيروت- لبنان، سنة ٢٢٤ ١هــ=٢٠٠١م.
- ۱۰۲ المزهر في علوم اللغة والأدب، للسيوطي، تحقيق: فؤاد على منصور، دار الكتب العلمية، بيروت، سنة ١٤١٨ هـ = ١٩٩٨م.
  - ١٠٣ المصباح المنير في غريب الشرح الكبير، للفيومي، المكتبة العلمية، بيروت، بلا تاريخ.
- 10٤ معجم الفروق الدلالية في القرآن الكريم؛ لبيان الملامح الفارقة بين الألفاظ متقاربة المعنى، والصيغ والأساليب المتشابهة، للدكتور محمد محمد داود، دار غريب، القاهرة، سنة ٢٠٠٨م.
- ۱۰۵ المعجم المفهرس لألفاظ القرآن الكريم، لمحمد فؤاد عبد الباقي، دار الحديث، القاهرة، سنة ١٣٦٤= ٥ ١٩٤٥م.
- ۱۰۶ معجم مقاییس اللغــــة، لابــــن فـــارس، تحقیق: عبد السلام هارون، دار الفکر، سنة ۱۳۹۹هـــ= ۱۹۷۹م.
- ۱۰۷ المعجم الوافي في أدوات النحو العربي، للدكتور على توفيق الحمد ويوسف جميل الزعبي، دار الأمل، الأردن، الثانية، سنة ١٤١٤هـ = ١٩٩٣م.
- 1٠٨ المفردات في غريب القرآن، للراغب الأصفهاني، تحقيق: محمد سيد كيلاني، مصطفى البابي الحلبي وأو لاده بمصر، بلا تاريخ.
- 1.9 نظم الدررفي تناسب الآيات والسور، للبقاعي، تحقيق: عبد الرزاق غالب المهدي، دار الكتب العلمية، بيروت، سنة ١٤١٥هـ = ١٩٩٥م.
- ۱۱۰ النكت والعيون، للماوردي، تحقيق: السيد عبد المقصود عبد الرحيم،دار الكتب العلمية، بيروت لبنان، بلا تاريخ.
- ۱۱۱ النهاية في غريب الحديث والأثر، لابن الأثير، تحقيق: محمود الطناحي وطاهر أحمد الزاوي، المكتبة العلمية، بيروت، سنة ١٣٩٩هـ ١٩٧٩م.
- 117 الوجيز في تفسير الكتاب العزيز، للواحدي، تحقيق: صفوان عدنان، دار القلم الدار الشامية، دمشق، بيروت، الأولى، سنة ١٤١٥هـــ.
  - ١١٣ ياقوتة الصراط، لغلام ثعلب، مكتبة العلوم والحكم، السعودية، الأولى، سنة ٢٠٠٢م.
    - 112
    - 110