دَوْرُ جامعِ عَمْرِو بْنِ العاصِ مِنْ خلالِ الْمُحَدِّثِينَ في تَرْسِيخِ الْهُويِّةِ الدِّينِيَّةِ السُّنِيَّةِ وَمُواجَهَةِ الْفِكْرِ الشِّيعيِّ في تَرْسِيخِ الْهُويِّةِ الدِّينِيَّةِ السُّنِيَّةِ وَمُواجَهَةِ الْفِكْرِ الشِّيعيِّ في تَرْسِيخِ الْهُويِّةِ الدِّينِيَّةِ السُّنِيَّةِ وَمُواجَهَا إِلَّهُ الْفَكْرِ الشِّيعيِّ الْمُحَدِّقِينِ الشِّيعيِّ الْمُحَدِّقِينِ الشِّيعيِّ الْمُحَدِّقِينِ الشِّيعيِّ الْمُحَدِّقِينِ الشِّيعيِّ الْمُحَدِّقِينِ الشِّيعيِّ الْمُحَدِّقِينِ الْمُحَدِّقِينِ الشِّيعيِّ الْمُحَدِّقِينِ الشِّيعيِّ الْمُحَدِّقِينِ المُحَدِّقِينِ الْمُحَدِّقِينِ الْمُحْدِينِ الْمُحْدِينِ الْمُعِينِ الْمُحْدِينِ الْمُعْلِقِينِ الْمُعِلِي الْمُحْدِينِ الْمِينِ الْمُعْلِقِينِ الْمُحْدِينِ الْمُعِلِي الْمُعْلِقِينِ الْمِينِ الْمُعْلِقِينِ الْمُعْلِقِينِ الْمُعْلِقِينِ الْمُعْلِقِينِ الْمُعْلِقِينِ الْمُعِلِي الْمُعْلِقِينِ الْمُعْلِقِينِ الْمُعِلِي الْمُعْلِقِينِ الْمُعْلِقِينِ الْمُعْلِقِينِ الْمُعْلِقِينِ الْمُعِلِي الْمُعِلِي الْمُعْلِقِينِ الْمُعِلِي الْمُعْلِقِينِ الْمُعْلِقِينِ الْمُعِينِي الْمُعْلِقِينِ الْمُعْلِقِينِ الْمُعْل

د/ عبير ابراهيم علي حطب مدرس التاريخ الإسلامي بكلية التربية - جامعة مطروح

#### المخلص

اتسم العصر الفاطمي في مصر بصراع مذهبي حاد تمثل في محاولات الدولة فرض الهوية الشيعية الإسماعيلية عبر مؤسساتها الدينية والتعليمية، وهو ما انعكس على وضع جامع عمرو بن العاص الذي تعرّض للتهميش لصالح المؤسسات الشيعية الرسمية، غير أن المحدثين المرتبطين به أسهموا بجهود بارزة في الحفاظ على الهوية السنية من خلال تفعيل حلقات الحديث، وتكوين شبكات للرواية والتعليم، وتنظيم مجالس علنية وأخرى سرية، بل وظهرت مشاركة نسائية لافتة في تدريس علم الحديث بالجامع، بما شكل مقاومة معرفية واجتماعية صامدة. وقد كشفت الدراسة عن تنوع واسع في الانتماء الجغرافي والمذهبي للمحدثين الوافدين والمصريين، وانفتاح الجامع على الحركة العلمية العابرة للحدود، فضلًا عن استقلالية نسبية وفّرها اعتماد بعضهم على المهن الحرة. ورغم استئناف التدريس والخطبة فيه، إلا أنه لم يسترجع مكانته التي كان يتمتع بها في على المهن الحرة. ورغم استئناف التدريس والخطبة فيه، إلا أنه لم يسترجع مكانته التي كان يتمتع بها في العصور الأولى كمركز أول للعلم، بل أصبح جزءًا من منظومة مؤسسية تعليمية أوسع تزاحمه فيها المدارس الخديثي في العصور السابقة. ومن ثم يتضح أن الجامع، رغم تراجعه النسبي، ظل ركيزة أساسية في ترسيخ الهوبة السنية ضمن المشهد الديني والتعليمي في مصر.

الكلمات المفتاحية: جامع عمرو بن العاص – الفاطميون – المحدثون – الهوية السنية – التعليم الديني.

#### **Abstract**

The Fatimid era in Egypt was characterized by an intense sectarian conflict, manifested in the state's attempts to impose the Ismaili Shi'i identity through its religious and educational institutions. This directly affected the status of the Mosque of 'Amr ibn al- As, which was marginalized in favor of official Shi'i institutions. Nevertheless, the hadith scholars associated with it played a significant role in safeguarding the Sunni identity by organizing hadith study circles, establishing networks of transmission and teaching, and holding both public and secret gatherings. Notably, women also participated in teaching hadith at the mosque, which constituted a resilient intellectual and social form of resistance. The study further reveals a remarkable diversity in the geographical and doctrinal affiliations of the scholars, both local Egyptians and those coming from abroad, reflecting the mosque's openness to transregional scholarly exchange. In addition, the relative independence of many scholars was sustained through their reliance on free professions. Despite the resumption of teaching and preaching at the mosque, it did not regain its earlier status as the foremost center of learning. Rather, it became part of a broader institutional educational framework, rivaled by Nizami madrasas and major scholarly institutions, which rendered its influence more symbolic than central, unlike in earlier centuries when it was the primary hub of hadith scholarship. Accordingly, the study concludes that the mosque, despite its relative decline, remained a pivotal foundation in consolidating Sunni identity within Egypt's religious and educational landscape

**Keywords**: Mosque of 'Amr ibn al- As - Fatimids - Hadith scholars - Sunni identity - Religious education

#### مقدمــة:

تعدُّ العلاقة بين التعليم وتشكيل الهوية من أبرز العوامل الحاكمة لمسار المجتمعات عبر التاريخ؛ إذ يسهم التعليم، بمختلف مؤسساته، في ترسيخ المفاهيم العَقَدية والثقافية، وإعادة إنتاج الهوية الدينية والاجتماعية بين الأجيال. وتتضاعف أهمية هذه العلاقة حين تتعرض الهوية لتهديدات فكرية دخيلة أو اتجاهات مضادة، فتصبح المؤسسات التعليمية، وعلى رأسها المساجد الكبري، ساحة مركزية للدفاع عن ثوابت الأمة ومكوناتها الأصيلة. ويأتي جامع عمرو بن العاص<sup>(١)</sup>، أول مسجد أسس في مصر الإسلامية عقب الفتح الإسلامي (٢١هـ/٦٤م)، في مقدمة هذه المؤسسات نظرًا لدوره المحوري في بناء الهوية الدينية السنية، خاصَّة خلال العصر الفاطمي، الذي شهد محاولات متكررة لفرض الفكر الشيعي.

ومن هنا تنبع أهمية هذا البحث الذي يسلِّط الضوء على أحد الجوانب المهمشة في الدراسات التاريخية، وهو دور جامع عمرو بن العاص وعلمائه من المحدثين في صيانة الهوية السنية من خلال نشر السنة النبوية وعلوم الحديث. فبينما ركزت العديد من الدراسات على مؤسسات أخرى كالأزهر الشريف، ظل دور هذا الجامع التاريخي في مقاومة التشييع والتأسيس المرجعي للمذهب السني أقل تناولًا. ومن ثم، يسعى البحث لسد ثغرة علمية تتعلُّق بكيفية تفاعل العلماء مع التحولات الفكرية خلال فترات الانقسام المذهبي، بما يُعين على فهم أعمق لتطور الهوبة الدينية في مصر الإسلامية.

وقد تحددت الفترة الزمنية للبحث ما بين(٣٥٨ه/٩٦٩م) تاريخ دخول الفاطميين إلى مصر و(٥٦٨ه/١١٧٣م) والتي تمثّل نهاية السيطرة الفاطمية واستكمال تأسيس الدولة الأيوبية واستقلالها الكامل. وتم اختيار هذا الإطار الزمني لرصد التحوّلات المذهبية التي مر بها جامع عمرو بن العاص من فرض الهوية الشيعية إلى استعادة الهوية السنية. أما النطاق المكاني، فينحصر في مدينة الفسطاط، باعتبارها مركزًا دينيًا وعلميًا بارزًا، مثّل جامع عمرو قلبه النابض طوال تلك المرحلة.

واستند البحث إلى المنهج التاريخي وأدواته من وصف، وتحليل، وتعليل واستنباط، من خلال تتبع تطور الدور الديني والعلمي لجامع عمرو في ظل الدولة الفاطمية وبيان جهود العلماء في ترسيخ الهوية السنية من خلال نشر علوم الحديث الشريف. وذلك بالاعتماد على مجموعة من المصادر الأصلية، مثل كتب التاريخ العام، والتراجم، والطبقات، بالإضافة إلى الدراسات الأكاديمية الحديثة ذات الصلة بتاريخ التعليم الديني والهوية في مصر .

وقد واجه الباحث بعض المشكلات المنهجية، من أبرزها ندرة الروايات التفصيلية حول النشاط العلمي للمحدثين في الجامع مقارنة بمؤسسات أخرى، وصعوبة الفصل بين ما هو رسمي وما هو شعبي من أنشطته، فضلًا عن تعقّد المشهد الزمني نتيجة التداخل بين الفترات السنية والشيعية، وما صاحبه من تغيرات في البنية الدينية للجامع. كما تطلب ندرة المعلومات حول جهود المحدثين الاعتماد على قراءة نقدية تجمع بين التحليل التاريخي والاستنباط من القرائن المتفرقة.

وفي ضوء هذه الإشكاليات، يسعى البحث للإجابة عن عدد من التساؤلات في مقدمتها ما علاقة البنية التعليمية لعلم الحديث بترسيخ الهوية السنية بجامع عمرو بن العاص في العصر الفاطمي؟ وكيف أسهم المحدثون المرتبطون بالجامع في ترسيخ تلك الهوية داخل بيئة دينية رسمية تتبنى الفكر الإسماعيلي؟ وما أبرز التحديات التي واجهت المحدثين في ظل سياسة التشيع، والاستراتيجيات التي اتبعوها لمواجهتها؟ وكيف أثّرت التحولات السياسي بسقوط الدولة الفاطمية وقيام الدولة الأيوبية على المشهد السنى في جامع عمرو بن العاص وعلى مكانة المحدثين داخله؟ وما ملامح البنية الاجتماعية والعلمية للمحدثين الذين نشطوا في الجامع من حيث

<sup>(</sup>١) يوجد في مصر مساجد أخرى تحمل اسم "جامع عِمرو بن العاص"ٍ، في كل من دمياط والإسكندرية، غير أن المقصود في هذا البحثُ هو الجامع الكائن بالفسطاط (القاهرة)، لكونه أول مسجد جامع أسس في مصر، ولارتباطه الوثيق بالحياة العلمية والفكرية في العصر الفاطمي.

الامتداد الزمنى، الانتماء الجغرافي، والمذهب الفقهي، والرحلات العلمية، والنشاط العلمي؟ ويتوّج البحث تساؤلاته بمحاولة الإجابة عن السؤال التالي: إلى أي مدى استعاد جامع عمرو بن العاص مكانته بوصفه المركز الأول في بناء الهوية السنية في مصر بعد مرحلة طويلة من التهميش والاحتواء الشيعي؟

وعن الدراسات السابقة، فقد تتوّعت الأبحاث التي تناولت جامع عمرو بن العاص بين الجوانب التاريخية والمعمارية والعلمية، غير أنها لم تقدّم معالجة شاملة لدوره في ترسيخ الهوية السنية؛ إذ تناول محمود أحمد (7) في دراسته (جامع عمرو بن العاص بالفسطاط) من الناحيتين التاريخية والأثرية تطوراته العمرانية عبر العصور، ثم قدّم السيد طه أبو سديرة (7) في كتابه (الحركة العلمية في جامع عمرو بن العاص) دراسة لنشاطه العلمي المبكر في إطار زمني محدد دون التوسع في التحولات اللاحقة، بينما ركّز عبد الله إبراهيم المصري (3) في مؤلفه (جامع عمرو بن العاص أول مسجد جامع) على مكانته كمركز علمي رائد، غير أن معالجته جاءت في إطار وصفي أكثر من كونه تحليليًا. ومن ثم، فإن هذه الجهود على أهميتها لم تغرد دراسة مستقلة لدور الجامع في ترسيخ الهوية السنية عبر المحدثين ونشر علوم الحديث، وهو ما يسعى هذا البحث إلى استكماله.

في ضوء ذلك تم تقسيم البحث إلى تمهيد وأربعة مباحث، يعرض التمهيد لـ "نبذة تاريخية عن نشأة جامع عمرو بن العاص" وما انعكس عليه من تغيرات سياسية وإصلاحات عمرانية عبر العصور مكنته من الصمود إلى الآن. أما المباحث الرئيسية فتهدف إلى معالجة هذا الموضوع بشكل منهجى وشامل.

يأتي المبحث الأول، بعنوان "البنية التعليمية لعلم الحديث بجامع عمرو بن العاص ودورها في ترسيخ الهوية السنية السنية ويُبرز أهمية الحديث النبوي كمصدر تشريعي وعقدي بعد القرآن الكريم، ودوره في تثبيت العقيدة السنية عبر آليات تعليمية منضبطة، كالسماع، والعرض، والإجازة، والإملاء. وقد تميزت هذه البنية بالاعتماد الصارم على منهج السند والجرح والتعديل، مما عزّز مرجعية الحديث السني، وأسهم في تحصين المجتمع علميًا وعقديًا. ويكشف المحور عن الكيفية التي وظف بها المحدثون هذا العلم في مواجهة المشروع الفاطمي، وبناء هوية سنية.

أما المبحث الثاني، فهو بعنوان "جهود المحدثين في مواجهة التحديات وترسيخ الهوية السنية" فقد شكّل الوجود الشيعي الإسماعيلي الذي تبنّته الدولة الفاطمية تحديات مباشرة وغير مباشرة للهوية السنية بمصر عامة وجامع عمرو خاصة، وفي ظل هذا الواقع، قام المحدثون بدور محوري في صيانة التوجه السني، حيث مثّلت جهودهم جسرًا بين التحديات السياسية والدينية، وأسهمت بفعالية في الحفاظ على التوازن الفكري. وقد تجلت هذه الجهود في تنشيط الحلقات العلمية، وتصنيف المصنفات، والرحلة لطلب الحديث، وتنظيم مجالس سرية، بل وظهرت مشاركة نسائية فاعلة في تدريس الحديث، مما حافظ على الوجود السني، وعبّر عن مقاومة معرفية صامتة استمرت حتى سقوط الدولة الفاطمية واستعادة المذهب السني مكانته بجامع عمرو.

يعقبه المبحث الثالث، بعنوان "أثر التحولات السياسية على الهوية السنية بسقوط الدولة الفاطمية" ويعرض للتغيرات الجذرية التي شهدتها مصر في بنيتها الدينية والتعليمية عقب هذا التحول. فقد أدّى انهيار الدولة الفاطمية وقيام الدولة الأيوبية إلى إعادة توجيه المشهد الديني نحو المذهب السني، وهو ما تجلّى بوضوح في الاهتمام المتزايد بالمؤسسات الدينية السنية، وعلى رأسها جامع عمرو بن العاص، الذي نال عناية خاصة تمثّلت في ترميمه، وتخصيص الأوقاف لدعم نشاطه العلمي. كما شمل هذا التحول تقليص نفوذ المؤسسات الشيعية، بل وتحويل بعضها إلى مراكز للتعليم السني، إلى جانب دعم العلماء من المحدثين والحفاظ ماديًا ومعنويًا، وتشيط حركة الوفود العلمية إلى مصر".

(٢) محمود أحمد: جامع عمرو بن العاص بالفسطاط من الناحيتين التاريخية والأثرية، المطبعة الأميرية، القاهرة، ١٩٨٣م. (٢) المحمود أحمد المراجعة المراجعة العام المسلطاط من الناحيتين التاريخية والأثرية، المطبعة الأميرية، القاهرة،

<sup>&</sup>lt;sup>(٣)</sup> السيد طه أبو سديره: الُحركة العلمية في جامع عمرو بن العاص في عصر الولاة(٢١هـ/٢٥٤م)، دار الفكر العربي، القاهرة،

<sup>(</sup>٤) عبد الله إبراهيم المصري: جامع عمرو بن العاص أول مسجد جامع وجامعة إسلامية في مصر وإفريقيا، مؤسسة طيبة، القاهرة، ١٥٠ م.

وأخيرًا، المبحث الرابع بعنوان "دراسة إحصائية تحليلية للمحدثين بجامع عمرو بن العاص"، يعرض تحليلًا لأنماطهم الاجتماعية والعلمية، من حيث الامتداد الزمنى لتواجدهم، والانتماء الجغرافي (مصريين، أو وافدين من المشرق والمغرب)، ومدارسهم الفقهية (شافعي، مالكي، حنبلي)، إلى جانب رحلاتهم العلمية، ومدى إسهامهم في التصنيف والتدريس. كما ترصد الدراسة طرائق التلقي والتلقين المتبعة، والمناصب الرسمية والمهن المدنية التي تقلدوها، بما يُبرز مكانة المحدثين في الحياة الدينية والفكرية والاجتماعية، ويعكس تفاعلهم مع التحديات العقدية والسياسية التي فرضها العصر. ونختم البحث بعرض لأهم النتائج والتوصيات.

### التمهيد: نبذة تاريخية عن جامع عمرو بن العاص

المصري: جامع عمرو بن العاص، ص١١؛ محمود أحمد: جامع عمرو بن العاص، ص١٠.

بعد الفتح الإسلامي لمصر عام (٢٠ه/٢١م) على يد القائد عمرو بن العاص، أسس مدينة الفسطاط كأول عاصمة إسلامية لمصر، وشيد في وسطها أول مسجد في مصر وإفريقية، وهو رابع مسجد في الإسلام بعد مساجد المدينة والبصرة والكوفة (٥) أقيم بالقرب من حصن بابليون (٦) وشارك في بنائه عدد من الصحابة (٧)، ليكون مركزًا دينيًا في العاصمة الجديدة، تُتلى فيه آيات القرآن وتُروى أحاديث النبي (٨).

شهد الجامع تطورًا ملحوظًا في تسمياته عبر العصور، مثلت انعكاسًا لمكانته. فقد أُطلق عليه في البداية اسم "مهد الفتح"(٩)، كما عُرف في مرحلة مبكرة جدًا من القرن الأول الهجري باسم "مسجد أهل الراية"(١٠)، ثم "مسجد

(°) ابن عبد الحكم(ت٢٥٧ه): فتوح مصر وأخبارها، تحقيق محمد صبيح، مكتبة مدبولي، القاهرة، (د.ت)، ج٣، ص٥٥ وما بعدها؛ ابن سعيد المغربي الأندلسي(ت٦٨٥ه): المغرب في حلى المغرب، زكى محمد حسن وآخرون، (القسم الخاص بمصر)، مطبعة ابن سعيد المغربي الأندلسي(١٩٥٣ه، ج١، ص٠٤؛ المقريزي(ت٥٤٨ه): المواعظ والاعتبار في ذكر الخطط والآثار، تحقيق أيمن فؤاد سيد، مؤسسة الفرقان للتراث الإسلامي، لندن، ١٩٩٥م، ج٤، ص٨؛ السيوطي(ت١٩١١ه): حسن المحاضرة في تاريخ مصر والقاهرة، تحقيق محمد أبو الفضل إبراهيم، دار إحياء الكتب العربية، القاهرة، ١٩٢٧م، ج١، ص٣١٣؛ خالد بن عبد الرحمن بن حمد القاضي: الحياة العلمية في مصر الفاطمية (٢٦١-٤٠٠٤م/١٥١٠م)، الدار العربية للموسوعات، بيروت، لبنان، ٢٠٠٨م، ص٧٦٠؛ خليل صفاء، سواحلية لطيفة: الحركة العلمية في مصر خلال العصر الفاطمي (٣٦٢–٥١٧١هم/ ١٧١٠مم)، رسالة ماجستير، جامعة ٨ ماي ١٩٤٥ قالمة، ٢٠١٩م، ص٤٤؛ سعاد ماهر: مساجد مصر وأولياؤها الصالحون، المجلس الأعلى للشئون الإسلامية، الجيزة، ١٩٥٣م، ج١، ص٢١؛ السيد طه أبو سديره: الحركة العلمية في جامع عمرو، ص١٩٧٠؛ عبد الله إبراهيم الإسلامية، الجيزة، ١٩٠٣م، ج١، ص٢١؛ السيد طه أبو سديره: الحركة العلمية في جامع عمرو، ص١٩٠١، عبد الله إبراهيم

E.R., "The History of the Mosque of 'Amr at Old Cairo," Journal of the Royal Asiatic Society, vol. XVII, 1890, PP.759-800.

(٦) بابليون: اسم حصن بمصر فتحه المسلمون وبعدها أنشأوا الفسطاط. للمزيد انظر المقريزى: الخطط، ج٢، ص٢٠٠١. (٢) ابن فضل الله العمري(ت٤٧ه): مسالك الأبصار في ممالك الأمصار، تحقيق كامل سليمان الجبوري، دار الكتب العلمية، بيروت، لبنان، ١٩٧١م، ج١، ص٢٦٣؛ المقريزي: الخطط، ج٤، ص٠١؛ السيوطي: حسن المحاضرة ج١، ص١٣٨، ج٢، ص٢٣٠؛ حسن إبراهيم حسن: تاريخ الإسلام السياسي والديني والثقافي والاجتماعي، ط٤١، مكتبة النهضة المصرية، القاهرة، ١٩٩٦م، ج١، ص٢٤٠؛ خالد عزب: الفسطاط النشأة.. الازدهار.. الانحسار، دار الآفاق العربية، القاهرة، ١٩٩٨م، ص٨٤١؛ سعاد ماهر محمد: مساجد مصر، ج١، ص٢١٠١؛ عبد الله إبراهيم المصري: جامع عمرو، ص٢١،٠٥؛ على محمد الشاذلي الخولى: دور المساجد التاريخي في التثقيف العلمي، المجلس الأعلى للشئون الثقافية، القاهرة، (د.ت)، ص٢٣؛ محمود أحمد: جامع عمرو، ص٤٠٥؛ هويدا عبد العظيم رمضان: المجتمع في مصر الإسلامية من الفتح العربي إلى الفتح الفاطمي، الهيئة المصرية العامة للكتاب، القاهرة، ١٩٩٤م، ج٢، ص٢٧٤.

(^) السيد طه أبو سديره: الحركة العلمية، ص٧؛ عبد الله إبراهيم المصري: جامع عمرو، ص١٥؛ هويدا عبد العظيم رمضان: المجتمع في مصر، ج٢، ص١١٦.

(٢) عبد الله إبراهيم المصري: جامع عمرو، ص٤٢،٨؛ يوسف أحمد: المحاضرات الأثرية جامع سيدنا عمرو بن العاص، مطبعة المعاهد بدرب الأتراك بجوار الأزهر، بمصر، ١٩١٧م، ص١١.

(۱۰) أهل الراية: اسم كان متزامنا مع اسم جامع الفتح أو لاحقا له بفترة قصيرة وسبب التسمية لأنه كان يستخدم مركز لتجمع الجند ورفع الرايات عند التجهيز للغزوات أو الحملات العسكرية خاصة في بداية تأسيس الفسطاط فكان يستخدم كمركز سياسي وعسكري بجانب وظيفته الدينية. ابن دقماق(٣٠٠ه): الانتصار لواسطة عقد الأمصار في تاريخ مصر وجغرافيتها، المكتب التجاري للطباعة، بيروت، المطبعة الكبرى، بولاق، ١٨٩٣م، ق١، ص٥٩؛ المقريزى: الخطط، ج٢، ص٣٣؛ عبد الله إبراهيم المصري: جامع عمرو، ص٨٢٤؛ يوسف أحمد: المحاضرات الأثرية، ص١١.

النصر"، وهي تسميات تعبّر جميعها عن الارتباط الوثيق بين تأسيسه والنصر الإسلامي (١١). ومع استقرار الفسطاط كمركز للحكم والدين، شاع استخدام اسم "جامع مصر"، نظرًا لمكانته كأول جامع تُقام فيه الشعائر وتُلقى فيه خطبة الجمعة (١١). ومع توسع العمران وظهور جوامع أخرى، أصبح يُعرف بـ"الجامع العتيق" تمييزًا له عن المساجد اللاحقة (١١) وفيما بعد، وخصوصًا منذ القرن الثاني الهجري، استقر في المصادر التاريخية باسم "جامع عمرو بن العاص" نسبة إلى مؤسسه، وأصبح هذا الاسم هو السائد في المدونات التاريخية (١١)، كما انعكست مكانته العلمية في تسميات رمزية أُطلقت عليه بدءًا من القرن السابع الهجري، منها "تاج الجوامع"، و"إمام المساجد"، و"قطب سماء الجوامع"، و"مطلع الأنوار اللوامع"، و"ميدان الأولياء"، وهي أوصاف تعكس تقديرًا لدوره في الحياة الدينية والفكرية عبر العصور (١٥).

وقد مر بتحولات معمارية متعاقبة منذ تأسيسه، حيث بدأ بناً عسيطًا من سعف النخيل والأخشاب والطين، دون مئذنة أو منبر أو سقف مرتفع، على مساحة مستطيلة قُدرت بنحو خمسين ذراعًا طولًا وثلاثين ذراعًا عرضًا، أي ما يعادل تقريبًا ١٧٥ مترًا مربعًا(١٦). ومع تزايد عدد السكان واتساع رقعة الفسطاط، أجريت عليه توسعات متعددة، حيث حرص الولاة والحكام المتعاقبون بمصر – يعد الجامع الوحيد الذي عاصر جميع الحكومات التي قامت بمصر منذ الفتح العربي إلى الآن – على توسعته بما يتلاءم مع مكانته الدينية وموقعه المركزي انظر ملحق(٢) شكل(١) – ومع مضاعفة مساحته عدة مرات فلم يتبق من البناء الأول إلا قطعة الأرض التي شُيد عليها(١٠). فقد خضع على

(۱۱) عبد الله إبراهيم المصري: جامع عمرو، ص٤٢،٨

<sup>(</sup>١٢) ابن دقماً قُ: الانتصار، ق ١، ص ٥٩ وما بعدها؛ المقريزي: الخطط، ج٤، ص ١٠؛ خطاب عطية على: التعليم في مصر في العصر الفاطمي الأول (٣٥٨–٤٦٥هـ/٩٦٨م)، دار الفكر العربي، القاهرة، ١٩٤٧م، ص ٤٧.

<sup>(</sup>۱۳) ومن هذه التسمية أطلق على الفسطاط حتى اليوم مصر العتيقة للدلالة على قدمها التاريخي ومكانتها في نشأة العمران الإسلامي بمصر. ابن دقماق: الانتصار، ق ١، ص ٥٩؛ المقريزي (ت٥٤٨ه): اتعاظ الحنفا بأخبار الأئمة الفاطميين الخلفاء، تحقيق جمال الدين الشيال، ط٢، المجلس الأعلى للشئون الإسلامية، لجنة إحياء التراث الإسلامي، القاهرة، ١٩٩٦م، ج١، ص١٤ اهامش ١؛ أحمد عبد الرازق أحمد: تاريخ وآثار مصر الإسلامية من الفتح العربي حتى نهاية العصر الفاطمي، دار الفكر العربي، القاهرة، ١٩٩٩م، ص٤٢؛ خالد عزب: الفسطاط، ص١٤٨؛ عبد الله إبراهيم المصري: جامع عمرو، ص٢٤؛ على محمد الشاذلي: دور المساجد، ص٣٣؛ يوسف أحمد: المحاضرات الأثرية، ص١١.

<sup>(</sup>۱۰) المقريزي: الخطط، ج٤، ص٨؛ أحمد عبد الرازق أحمد: تاريخ وآثار مصر، ص٤٦؛ حسن إبراهيم حسن: تاريخ الإسلام، ج١، ص٢٧ هامش ١؛ عبد الله إبراهيم المصري: جامع عمرو، ص٤٤؛ على محمد الشاذلي: دور المساجد، ص٣٣.

<sup>(</sup>۱۰) ابن دقماق: الانتصار، ق ۱، ص ۹۰؛ المقريزى: الخطط، ج٤، ص٨؛ اتعاظ الحنفا، ج١، ص١١٤هامش١؛ السيوطي: حسن المحاضرة، ج٢، ص١٤ الهامش١؛ السيوطي: حسن المحاضرة، ج٢، ص ٢٣؛ أحمد عبد الرازق: تاريخ وآثار مصر، ص ٢٤؛ سعاد ماهر محمد: مساجد مصر، ج١، ص ٢٢؛ السيد طه أبو سديره: الحركة العلمية، ص٧؛ محمد جمال الدين سرور: تاريخ الدولة الفاطمية، دار الفكر العربي، القاهرة، ١٩٩٥م، ص ٢٠؛ ناصر خسرو: سفر نامة، ترجمة يحيى الخشاب، ط٢، الهيئة المصرية العامة للكتاب، القاهرة، ١٩٩٣م، ص ١١٠ يوسف أحمد: المحاضرات الأثرية، ص ١١٠.

<sup>(</sup>۱۱) مكان الجامع كان جنان ملك قسيبه (قيسبه) بن كلثوم التجيبي ويكني أبا عبد الرحمن أحد بني سوم وأن عمرو بن العاص طلب منه أن يجعله مسجدًا فوافق وتصدق به على المسلمين. ابن دقماق: الانتصار، ق ۱، ص ۱:٦٢:٦ السيوطي: حسن المحاضرة، ج٢، ص ٢٣٩؛ أحمد عبد الرازق: تاريخ واثار مصر، ص ٦٨؛ خالد عزب: الفسطاط، ص ١٤٨؛ عبد الله إبراهيم المصري: جامع عمرو، ص ٥؛ هويدا عبد العظيم رمضان: المجتمع في مصر، ج٢، ص ٢٧٥.

Abouseif, Doris Behrens, Islamic Architecture in Cairo: An Introduction, Cairo, 1989, p.47 (۱۷) زيادة مسلمة بن مخلد سنة 0.000 من عبل العزيز بن مروان 0.000 موسى بن عيسى الهاشمي سنة 0.000 من محمد بن محمد بن شجاع سنة 0.000 من مولادات بعد حفص عمر بن الحسن القاضي العباسي، وزيادة أبى بكر محمد بن عبد الله الخازن سنة 0.000 من العباسي، وزيادة أبى بكر محمد بن عبد الله الخازن سنة 0.000 من العباسي، وزيادة أبى بكر محمد بن عبد الله الخازن سنة 0.000 من العباسي، وزيادة أبى بكر محمد بن عبد الله المناسية والدينية بوجه خاص، المطبعة الأميرية، وأثار مصر، 0.000 من بعدها؛ حسن إبراهيم حسن: الفسطاط، 0.000 الفلميون في مصر وأعمالهم السياسية والدينية بوجه خاص، المطبعة الأميرية، القاهرة، 0.000 من بعدها؛ محمود أحمد: حامع عمرو، من 0.000 بعدها؛ محمود أحمد: جامع عمرو، من 0.000 من بعدها؛ هويدا عبد العظيم رمضان: المجتمع في مصر، 0.000 وما بعدها؛ مويدا عبد العظيم رمضان: المجتمع في مصر، 0.000 وما بعدها.

امتداد تاریخه لما یقرب من خمسین عملیة ترمیم وتجدید، ما مكّنه من الصمود في وجه التغیرات السیاسیة والعمرانیة لأکثر من أربعة عشر قرنًا $\binom{(1)}{1}$ . – انظر ملحق (۱) جدول (۱)–.

ارتبط الجامع منذ تأسيسه بهوية مصر الإسلامية الناشئة، فلم يقتصر دوره على العبادة، بل أصبح مع الأيام مؤسسة تعليمية مركزية، انطلقت منها أولى حلقات التعليم الديني في البلاد<sup>(۱۹)</sup> التي تصدرها عبد الله بن عمرو بن العاص(ت٦٥ه)، فكان من أوائل من جلس للتدريس فيه، ناقلًا إلى أهل مصر ما وعاه من تعاليم الإسلام (۲۱) حتى أصبح قبلة النازحين من الصحابة والتابعين والأئمة المجتهدين والحفاظ البارزين من تابعي التابعين طلبًا للعلم (۲۲)، وملتقى فكريًا يعكس تنوع المذاهب وتعدد المدارس الفقهية (۲۲). ومع اتساع حلقاته تعددت موضوعاتها، احتضن العلوم الشرعية بمختلف تخصصاتها، من تفسير، وفقه، وحديث، إلى جانب علوم اللغة والنحو (۲۶).

وكان لعلم الحديث مكانة بارزة بين هذه العلوم، إذ أفرد له جانب مستقل من حلقات الدرس بالجامع لجمع أحاديث النبي وإسنادها وروايتها واستخلاص الأحكام الفقهية والفتاوى الشرعية منها، ونظر الناس للمحدثين منذ القرون الأولى على أنهم من أعظم رجال الإسلام شأنًا (٢٠)، حيث تفرغ له طائفة من العلماء قضوا أعمارهم في روايته وتدوينه وضبط سنده. برز منهم في هذا الجامع ما لا يقل عن سبعين محدثًا من أهل مصر في القرن الأول الهجري وحده (٢٦)، مما يعكس حضور علم الحديث في الوعى العلمي المبكر.

<sup>(</sup>۱۸) السيوطي: حسن المحاضرة، ج٢ ص ٢٤٥:٢٤٠؛ الشريف يحيى بن حمزة الوزنة السليماني الحسنى: الحياة التعليمية في مصر الفاطمية، مجلة القلزم لدراسات التاريخية والحضارية، مركز بحوث ودراسات دول حوض البحر الأحمر والإتحاد الدولي للمؤرخين، العدد ٩، ٢٠٢١م، ص ٢٨،٢٧؛ محمود أحمد: جامع عمرو، ص ط.

<sup>(</sup>۱۹) خطاب عطية على: التعليم في مصر، ص ١٠١؛ سعاد ماهر: مساجد مصر، ج١، ص ٧١؛ عبد الله إبراهيم المصري: جامع عمرو، ص ٥٠٠ وليد أحمد حمود: أوضاع أهل السنة في العصر الفاطمي (٣٥٨-٥٦٧ه/٩٦٨-١٧١٩م)، رسالة ماجستير، كلية الدعوة وأصول الدين، الجامعة الإسلامية بالمدينة المنورة، ٤٣٤ هـ، ص٣٧. بدأت الدراسة به سنة ٣٨ه بذكر قصص دينية بقصد تعليم المسلمين وتهذيبهم ثم اتسع نطاق التدريس تدريجيًا حتى حضره الإمام الشافعي فوجد به ثماني زوايا للتدريس فدرس في إحداها، وزادت تلك الحلقات في العصور التالية حتى أدرك بجامع عمرو بن العاص قبل الوباء الكائن سنة ٢٤٩ه بضعا وأربعين حلقة لإقراء العلم. خطاب عطية على: التعليم في مصر، ص ٤٨.

<sup>(</sup>٢٠) عن ترجمته انظر ابن الأثير: أسد الغابة، ج٣، ص٣٤٥ وما بعدها.

<sup>(</sup>٢١) ابن سعيد الأندلسي: المغرب في حلى المغرب، ج١، ٤٥ وما بعدها؛ أحمد عبد الرازق: تاريخ وآثار مصر، ص٤٧؛ السيد طه أبو سديره: الحركة العلمية، ص٤٤؛ على محمد الشاذلي: دور المساجد، ص٣٢؛ هاشم معروف الحسيني: دراسات في الحديث والمحدثين، ط٢، دار التعارف، بيروت-لبنان، ١٩٧٨م، ص٢١.

<sup>(</sup>٢٢) السيد طه أبو سديرة: الحركة العلمية، ص٧؛ عبد الله إبراهيم المصري: جامع عمرو، ص٥١.

<sup>(</sup>٢٣) وكان في الجامع للمالكيين خمسة عشر حلقة وللشافعيين مثلها ولأصحاب أبى حنيفة ثلاث حلق مجموعه ثلاث وثلاثون حلقة للعلوم. بدر نهار الديحانى: العلماء ودورهم في الحياة العامة في مصر خلال العصر الفاطمي، رسالة ماجستير، كلية الآداب والعلوم الإنسانية، جامعة آل البيت، الأردن، ٢٠١٧م، ص٣٠؛ خطاب عطية على: التعليم في مصر، ص٤٩:٤٠ أحمد فكرى: مساجد القاهرة ومدارسها، العصر الأيوبي، ط٢، دار المعارف، ٩٦٩م، ج٢، ص٢٣٧؛ وليد أحمد حمود: أوضاع أهل السنة، ص٣٥.

<sup>(&</sup>lt;sup>٢٤)</sup> أحمد فكرى: مساجد القاهرة، ج٢، ص١٣٧؛ صفاء شكري نظير على: رحلة علماء المشرق الإسلامي إلى مصر وأثرهم في ازدهار العلوم الدينية (٢٥١–٥٦٧ه/٨٦٨/١٢١م)، كلية الآداب بقنا، جامعة جنوب الوادي، المجلد٣٣، العدد٣، إبريل ٢٠٢٤م، ص٣٨٥؛ محمد إسكندراني: المدرسة والدولة في العصرين الفاطمي والأيوبي، دار الاجتهاد، لبنان، المجلد١، العدد٤، ١٩٨٩م، ص٣٨٤:١٤٤؛ محمد على محمد إسماعيل: أثر المؤسسات التعليمية في ازدهار الحضارة الإسلامية، مجلة البحوث الأكاديمية، العدد الخامس، يناير ٢٠١٦، ص٢٥٥.

<sup>(&</sup>lt;sup>۲۰)</sup> أشادت المصادر بأهمية الحديث فذكرت "إن علم الحديث علم رفيع القدر عظيم الفخر شريف الذكر لا يعتنى به إلا كل حبر ولا يحرمه إلا كل غمر". القاسمي(ت١٣٣٢هـ): قواعد التحديث من فنون مصطلح الحديث، تحقيق مصطفى شيخ مصطفى، مؤسسة الرسالة، بيروت، لبنان، ٢٠٠٤م، ص٧٥٤ حسن إبراهيم حسن: تاريخ الإسلام، ج١، ص٤٠٥٤ وليد أحمد حمود: أوضاع أهل السنة، ص٣٧.

<sup>(</sup>٢٦) السيوطي (ت ٩١١ه): تدرب الراوي في شرح تقريب النواوي، عناية مازن بن محمد السرساوى، دار ابن الجوزي، الدمام، السعودية، ١٤١ه، ج١، ص ٨١؛ عبد الله إبراهيم المصري: جامع عمرو، ص ٥٤؛ عبد اللطيف حمزة: الحركة الفكرية في مصر في العصرين الأيوبي والمملوكي الأول، دار الفكر العربي، القاهرة، ١٩٤٧م، ص ١٨١؛ هشام عطية عطية أحمد: الحياة العلمية بالإسكندرية في العصرين الأيوبي والمملوكي (٥٦٧-٩٢٣ه/١١٧١-١٥٧م)، رسالة دكتوراه، كلية اللغة العربية، جامعة الأزهر، المنصورة، ١٩٩٧م، ص ٥٠٠.

العدد (۳۳) يونيو ۲۰۲۵م علي حطب

في ضوء هذه المكانة، تتضح أهمية دراسة البنية التعليمية لعلم الحديث في جامع عمرو بن العاص، بوصفه علمًا تأسيسيًا ارتبط بنشأة الوعي السني، وتطور المدارك الشرعية، وساهم في تشكيل معالم الهوية الدينية والمعرفية لأهل مصر.

# المبحث الأول: البنية التعليمية لعلم الحديث بجامع عمرو بن العاص ودورها في ترسيخ الهوية السنية

في سياق الإطار المفاهيمي يجب التمييز بين مصطلحى "السنة" و"الحديث" فبالرغم من استخدامهما أحيانًا بمعنى مترادف (٢٠)، غير أن بينهما فرقًا دقيقًا من حيث المفهوم والاستعمال. فالسنة أوسع دلالة، إذ تشمل كل ما أثر عن النبي من قول أو فعل أو تقرير أو صفة، وتُعدّ مصدرًا من مصادر التشريع الإسلامي (٢٨). أما الحديث، فهو اللفظ المنقول عن النبي بسند يُروى، أي إنه الوسيلة التي نُقلت بها السنة (٢٦) ومن هنا، يمكن القول إن الحديث هو المادّة التي تُبنى بها السنة، فكل حديث صحيح يُعدّ جزءًا من السنة، ولكن ليس كل ما في السنة يُطلق عليه "حديث" بالمعنى الاصطلاحي (٢٠).

ومع تطور المراحل التاريخية، ظهرت اختلافات في تحديد دلالة المصطلحين، وبرزت انقسامات بين الفرق الإسلامية، في مقدمتها الخلاف بين أهل السنة والشيعة  $(^{(7)})$ ، الذي بدأ منذ عصر الخلفاء الراشدين  $(^{(7)})$  وقد اقترن هذا  $^{(77)}$ , ثم اتخذ طابعًا أكثر حدة في العصر الأموي  $(^{(77)})$  الذين كرسوا جهودهم لحفظ السنة، وتمييز صحيحها من سقيمها. الخلاف بطائفة من العلماء عُرفوا بالمُحدثين رغم محدودية المصادر المبكرة  $(^{(77)})$ .

(۲۷) أحمد كامل محمد صالح: مصر بين المذهب السني والمذهب الإسماعيلي في العصر الفاطمي، رسالة دكتوراه، كلية دار العلوم، جامعة القاهرة، ۱۹۸۷م، ص۳۷.

(٢٨) الأمدى (ت ٦٣١ه): الإحكام في أصول الأحكام، تعليق عبد الرازق عفيفي، المكتب الإسلامي، الرياض، ١٣٨٧ه، ج٢، ص٩٨وما بعدها؛ الجرجاني (١٨٨ه): التعريفات، مكتبة لبنان، بيروت، ١٩٨٥م، ص١٢٨؛ وليد أحمد حمود: أوضاع أهل السنة، ص١٩١٥.

(٢٩) أبن منظور (ت ٧١١ه): لسان العرب، تحقيق عبد الله على الكبير وآخرون، دار المعارف، (د.ت)، مادة (حدث)، ص ٧٩٦؛ المرجاني: التعريفات ص ٨٥؛ السيوطي: تدريب الراوي، ج١، ص ٢٨؛ القاسمي: قواعد التحديث، ص ٨٥ وما بعدها؛ أحمد كامل محمد صالح: مصر بين المذهب السني والمذهب الإسماعيلي، ص ٣٧؛ صبري المتولي: علم الحديث النبوي، مكتبة زهراء الشرق، القاهرة، ٢١٨ه، ص ٨؛ عايشة حسن حماد أبو عطيوى: الحياة العلمية في مصر والشام في القرنين الثامن والتاسع الهجربين من خلال كتاب "إنباء الغمر بأنباء العمر في التاريخ" لابن حجر العسقلاني، رسالة ماجستير، كلية الآداب، الجامعة الإسلامية بغزة، ٢٨١٠٦٠.

(٣٠) لم يطلق اسم أهل السنه إلا في العصر العباسي الأول في الوقت الذي تطورت فيه مذهب المعتزلة حتى أصبح يطلق اسم أهل السنه على كل من يأخذ بالكلام والنظر، أما في صدر الإسلام فكان يطلق في السنه على كل من يأخذ بالكلام والنظر، أما في صدر الإسلام فكان يطلق في على كل من يتمسك بالكتاب والسنه اسم الصحابة لأنهم اجتمعوا مع الرسول ونصروا كما أطلق على من أتى بعدهم الأتباع وأتباع وأتباع وظل الحال كذلك إلى أن انتصر أبو الحسن الأشعري وأتباعه على المعتزلة أكثر الفرق الإسلامية الأخرى فلم يعد هناك سوى الشيعة وأهل السنه فيقال هذا شيعي وذاك سني واستمرت هذه التسميه حتى الوقت الحاضر. حسن إبراهيم حسن: تاريخ الإسلام، ج٢،

(٣١) كلمة الشيعة أطلقت على جماعة اعتقدوا أن الإمامة ركن الدين وقاعدة الإسلام وقيل شيعة لأنهم شايعوا على بن أبى طالب للمزيد انظر ابن منظور: لسان العرب، مادة شيع، ص٢٣٧٧ وما بعدها؛ على محمد محمد الصلابي: الدولة الفاطمية، مكتبة الصحابة، الإمارات، الشارقة، ٢٠٠٧م، ص١١ وما بعدها.

(٣٢) المقريزي: الخطط، ج٤، ص١٠٤؛ عبد اللطيف حمزة: الحركة الفكرية، ص١٧٠؛ هاشم معروف الحسيني: دراسات في الحديث والمحدثين، ط٢، دار التعارف، بيروت-لبنان، ١٩٧٨م، ص٧؛ وليد أحمد حمود: أوضاع أهل السنة، ص٢٣،٢٢.

(٣٣) المحدث: هو الذي يشتغل بعلم الحديث رواية ودراية فعلم الحديث رواية "علم يشتمل على أقوال النبي وأفعاله وتقريراته وصفاته من حيث روايتها وضبطها وتحرير الفاظها"، أما علم حديث الدراية هو "علم بقوانين وأصول وقواعد يعرف بها أحوال السند والمتن من حيث القبول والرد أو أحوال الراوي والمروي من حيث القبول والرد". ويرادف المحدثون مسمى الحفاظ فلا يعد المحدث حافظ إن لم يكتب عشرين ألف حديث يمليه من حفظة. القاسمي: قواعد التحديث، ص١٠٠١٠٩ خالد بن عبد الرحمن: الحياة العلمية، ص٢٠٩٠.

أحمد كامل محمد صالح: مصر بين المذهب السني والمذهب الإسماعيلي، ص $^{(r_i)}$  حسن إبراهيم حسن: تاريخ الإسلام، ج٤، ص $^{(r_i)}$ .

العدد (۳۳) يونيو ۲۰۲۵م علي حطب

وتتمثل أهمية الحديث النبوي في كونه ركيزة أساسية في بناء المعرفة والعقيدة لدى أهل السنة، إذ عُد المصدر التشريعي الثاني بعد القرآن الكريم، تستكمل به معالم الشريعة، ويُستند إليه في استنباط الأحكام الفقهية ( $^{\circ 7}$ ) وقد دعم القرآن هذا الدور بقوله تعالى  $\{$  وَمَا آتَاكُمُ الرَّسُولُ فَخُدُوهُ وَمَا نَهَاكُمْ عَنْهُ فَانْتَهُوا  $^{(77)}$ ، وقوله  $\{$  وَمَا آتَاكُمُ الرَّسُولُ فَخُدُوهُ وَمَا نَهَاكُمْ عَنْهُ فَانْتَهُوا  $^{(77)}$ ، وقوله  $\{$  وَمَا آتَاكُمُ الرَّسُولُ فَخُدُوهُ وَمَا نَهاكُمْ عَنْهُ فَانْتَهُوا  $^{(77)}$ ، وقوله  $\{$  وَمَا آتَاكُمُ الرَّسُولُ فَخُدُوهُ وَمَا للتأثيرات الشفهية التي حملت معها احتمالات التحريف الرسمي إلى القرن الثاني الهجري، مما أفسح المجال للتأثيرات الشفهية التي حملت معها احتمالات التحريف والتأويل. وفي هذا السياق، برزت حركة تدوين حديثي منظم على يد الأئمة  $(^{(77)})$  فظهرت الكتب السنة وهي الصحيحان للإمام البخاري ( $^{(77)}$   $^{(77)}$  ومسلم ( $^{(77)}$   $^{(77)}$  ومسلم ( $^{(77)}$   $^{(77)}$  وكتب السنن لأبي داود السجستاني المحرية الأهم في بناء المعرفة السنية  $(^{(77)})$  والترمذي ( $^{(77)}$  وكان من أوائلهم عبد الله بن عمرو بن العاص الذي عدت المرجعية الأهم في بناء المعرفة السنية  $(^{(77)})$  وتوالى ازدهار مدرسة الحديث بفضل أعلام أمثال عبد الله بن الهيعة الحضرمي ( $^{(77)}$  والليث بن سعد الفهمي ( $^{(77)}$  والموية السنية في مصر  $^{(77)}$  والليث بن سعد الفهمي ( $^{(77)}$  أسهموا في بلورة الهوية السنية في مصر  $^{(77)}$ .

وفي قلب هذا النشاط العلمي، برز جامع عمرو بن العاص كأقدم مؤسسة تعليمية في مصر الإسلامية، حاملًا لواء الحديث الشريف، ومؤديًا دورًا محوريًا في صون العقيدة السنية، فقد كان بمثابة قلعة معرفية تحافظ على تقاليد الرواية والتعليم السني. ومع دعم الطولونيين(٢٥٤–٢٩٢ه/٨٨–٥٠٥م)، والإخشيديين(٣٢٣–٣٥٨ه/٩٣٥ الرواية والتعليم السني الحديث السيما بعد دخول الإمام الشافعي (٣٤٦هـ/٢٨م) ((33))، وما تبعه من وفود العلماء ((33)) فشكلت حلقات الحديث به نواة لحراك علمي واسع، جعلت

(٣٥) حسين محمد نصار: نقد الحديث عند الشيعة الإمامية الأنثى عشرية، رسالة دكتوراه، كلية الآداب، جامعة القاهرة، ٢٠٠٦م، ص٢٠١١؛ خالد بن عبد الرحمن: الحياة العلمية، ص٢٠٠ السيد طه أبو سديره: الحركة العلمية، ص٢٠١ عبد اللطيف حمزة: الحركة الفكرية في مصر، ص٢٠٥ هاشم معروف الحسيني: دراسات في الحديث، ص٩؛ هشام عطية عطية أحمد: الحياة العلمية بالإسكندرية، ص٢٨١.

(٣٦) سورة الحشر، الآية ٧. تأمر المسلمين بطاعة النبي السي المرهم به وينهاهم عنه.

<sup>(</sup>٣٧) سورة النجم، الآيتان ٤:٣. معناها أنّ النبيﷺ لا يتكلم من تلقاء نفسه أوّ عن هوى، بل كل ما يتكلم به هو وحي من الله. (٣٨) أمر عمر بن عبد العزيز يتدوين الحديث(٩٩-١٠١هـ) إتى الليث بن سعد (٩٤-١٧٥هـ) وافتى بالتدوين. أحمد كامل محم

<sup>(</sup>٢٨) أمر عمر بن عبد العزيز بتدوين الحديث (٩٩-١٠١هـ) اتى الليث بن سعد (٩٤-١٧٥هـ) وافتى بالتدوين. أحمد كامل محمد صالح: مصر بين المذهب السني والمذهب الإسماعيلي، ص٣٨؛ هاشم معروف الحسيني: دراسات في الحديث، ص١٠٠٩.

<sup>(</sup>٢٩) أحمد كأمل محمد صالح: مصر بين المذهب السني والمذهب الإسماعيلي، ص٢٨:٣٧؛ حسن إبراهيم حسن: تاريخ الإسلام، ج١، ص ٤١١، ٢٠٠٢، ج٤، ص ٤٢٣:٤٢٢.

<sup>(&</sup>lt;sup>(+)</sup>) ابن الأثير (ت ١٣٠ه): أسد الغابة في معرفة الصحابة، تحقيق على محمد معوض وعادل أحمد عبد الموجود، دار الكتب العلمية، بيروت، لبنان، ١٩٩٦م، ج٣، ص٣٤٥ وما بعدها؛ خالد بن عبد الرحمن: الحياة العلمية، ص٢١٠؛ عبد اللطيف حمزة: الحركة الفكرية، ص١٢٥؛ هويدا عبد العظيم رمضان: المجتمع في مصر، ج٢، ص١٣٦.

<sup>(</sup>١٠) أبو عبد الرحمن عبد الله بن أهيعة الحضرمي الغافقي المصري كان مكثرًا من الحديث والأخبار والرواية وأول القضاة بمصر ١٥٥ه للمزيد انظر ابن خلكان(ت ٢٨١ه): وفيات الأعيان وأنباء أبناء الزمان، تحقيق إحسان عباس، دار صادر، بيروت، ١٩٩٤م، ح٣، ص ٣٩٠٠٠.

ج٣، ص٣٩:٣٨. (٢١) أبو الحارث الليث بن سعد بن عبد الرحمن إمام أهل مصر في الفقه والحديث للمزيد انظر ابن خلكان: وفيات الأعيان، ج٤، ص١٢٧وما بعدها.

<sup>(</sup> الميوطي: حسن المحاضرة، ج١، ص١٧٣؛ خالد بن عبد الرحمن: الحياة العلمية، ص٢١٠؛ السيد طه أبو سديره: الحركة العلمية، ص٥٠؛ عبد الله إبراهيم المصري: جامع عمرو. ص٥٤.

<sup>(</sup>ن؛) محمد بن إدريس بن العباس بن عَثمان بن شافع .. إلخ للمزيد عن ترجمته انظر المقريزي (ت٥٤٥هـ): المقفى الكبير، تحقيق محمد اليعلاوي، دار الغرب الإسلامي، بيروت، لبنان، ١٩٩١م، ج٤، ص٣٠٩ وما بعدها.

<sup>(</sup>٤٠) خضر أحمد عطا الله: الحياة الفكرية في مصر في العصر الفاطمي، دار الفكر العربي، القاهرة، ١٩٨٩م، ص٣٠؛ صفاء شكري نظير على: رحلة علماء المشرق، ص١٤٨٣، ٤٠؛ هويدا عبد العظيم رمضان: المجتمع في مصر، ج٢، ص١٤٨.

العدد (۳۳) يونيو ۲۰۲۵ \_\_\_\_ د/ عبير ابراهيم علي حطب

منه مركزًا استراتيجيًا في منظومة العلم الحديثي، ومدرسة للمقاومة الثقافية السنية في فترات التحدي العقدي والفكري خاصة خلال العهد الفاطمي ذي التوجه الشيعي الإسماعيلي (٤٦).

ولعل الدور المحوري الذي اضطلع به جامع عمرو بن العاص في ترسيخ العلم الحديثي ومقاومة التأثيرات العقدية المخالفة، إنما كان نتاجًا لبنية تعليمية راسخة ومنظمة. ارست تقاليد علمية متكاملة، ضمنت استمرارية الرواية، فقد شهدت البنية التعليمية لعلم الحديث في جامع عمرو تطورًا تدريجيًا، ارتبط بمراحل نضج هذا العلم واستقلاله. بداية من المرحلة الأولى، الممتدة من نشأة الجامع وحتى القرن الثاني الهجري، والتي لم يكن علم الحديث قد انفصل فيها بعد عن بقية العلوم الدينية، بل كان يُدرّس ضمن مجالس الفقه والوعظ وتفسير القرآن، بالاعتماد على الرواية الشفهية والسند المباشر عن الصحابة والتابعين، دون وجود حلقات مخصصة له. ومع وبداية الثالث الهجري، أصبح للمحدثين مجالس مخصصة داخل المسجد (۱۲)، يجلس فيها الشيخ على كرسي خشبي إلى جوار أحد الأعمدة، ويحيط به الطلاب في هيئة دائرية منظمة، بما يعكس طابعًا رسميًا (۱۲۰) وكانت هذه الحلقات تتفاوت في كثافتها بحسب شهرة الشيخ ورسوخه في العلم (۱۶۰ وتُعدّ هذه المرحلة بمثابة التأسيس الحقيقي للبنية المؤسسية لنقل الحديث النبوي في الجامع العتيق.

ولم يكن لتلك الحلقات في جامع عمرو بن العاص توقيت ثابت، بل ارتبطت بظروف الشيخ ووقته، غير أنها غالبًا ما كانت نقام في الصباح، كما لم تُحدّد الدراسة بمرحلة عمرية أو زمنية، أو عدد محدد من الكتب يتعين عليه قراءتها وإنما كانت مفتوحة في الزمان والمضمون، مما أتاح مرونة كبيرة في التعلّم وتتوّعًا في مستويات التحصيل (٠٠٠).

# وقد اعتمدت هذه الحلقات على عدد من طرائق التلقّي الحديثي، أبرزها: (۱۵)

أولًا: السماع، وهو الطريقة الأساسية لتلقى وتلقين الأحاديث، حيث يُلقي الشيخ الحديث من حفظه أو من أصل مكتوب، ويستمع الطلاب دون كتابة أثناء الدرس، تعزيزًا للضبط والحفظ<sup>(٢٥)</sup> فلم يستثنى أي محدث من تلقى الحديث بالسماع خاصة المحدثين الحفاظ، من أبرز من انتهجوا هذه الطريقة ابن سعيد الحبال(ت٤٨٦هـ/ ١٠٨هـ/ ١٠٨٥م)<sup>(٢٥)</sup>، الذي تلقّى جانبًا كبيرًا من علمه سماعًا عن الشيخ عبد الغني الأزدي (ت٤٠٩هـ/١٠١م)<sup>(٢٥)</sup> أحد أعلام الرواية في عصره<sup>(٥٥)</sup>.

<sup>(</sup>۱۰) خطاب عطية على: التعليم في مصر، ص١٠٠٠. الإسماعيلية إحدى فرق الشيعة وهي تنسب إلى إسماعيل بن جعفر الصادق. الشهرستاني (ت٥٤٨ه): الملل والنحل، تحقيق أمير على مهني، وعلى حسن فاعور، دار المعرفة، بيروت، لبنان، ١٩٩٣م، ج١، ص٢٢٨؛ على محمد الصلابي: الدولة الفاطمية، ص٣٦،٣٥.

<sup>&</sup>lt;sup>(٤٧)</sup> سعاد ماهر: مساجد مصر ، ج۱، ص۱۷۱.

<sup>(</sup>٢٨) السيد طه أبو سديره: الحركة العلمية، ص٥٣؛ محمد على محمد إسماعيل: أثر المؤسسات التعليمية، ص٥٦٩.

<sup>(</sup>٤٩) خالد بن عبد الرحمن: الحياة العلمية، ص٥٦، محمد إسكندراني: المدرسة والدولة، ص١٤٣.

<sup>(</sup>٥٠) خالد بن عبد الرحمن: الحياة العلمية، ص١٦١؛ محمد على محمد إسماعيل: أثر المؤسسات التعليمية، ص٥٧٠.

<sup>(</sup>٥١) محمد على محمد إسماعيل: أثر المؤسسات التعليمية، ص٥٦٥:٥٧٠؛ هشام عطية أحمد: الحياة العلمية، ص٢٨١ هامش٣٠.

<sup>(</sup>٥٢) السيوطي: تدريب الراوي، ج١، ص٥٦٨ وما بعدها؛ محمد على محمد إسماعيل: أثر المؤسسات التعليمية، ص٥٦٩م،

<sup>(&</sup>lt;sup>۲۵)</sup> إبراهيم بن سعيد بن عبد الله النعماني أبو إسحاق الحبال الحافظ للمزيد عن ترجمته انظر الذهبي (ت٩٤٠هـ): سير أعلام النبلاء، تحقيق شعيب الأرناؤوط وأكرم البوشيى، ط٢، مؤسسة الرسالة، بيروت، ١٩٨٤م، ج١٥ م، ج١٥ الصفدى (ت٤٢٠هـ): الوافي بالوافيات، تحقيق أحمد الأرناؤوط وتركي مصطفى، دار إحياء التراث العربي، بيروت البنان، ٢٠٠٠م، ج٥، ص٢٣٣؛ المقريزى: المقفى، ج١، ص٢٦٢؛ ابن تغرى بردى (ت٤٨٥هـ): النجوم الزاهرة في ملوك مصر والقاهرة، تقديم وتعليق محمد حسن شمس الدين، دار الكتاب، بيروت، ١٩٨٣، العلمية، بيروت، ١٩٨٣م، ح١٠ مم ١٩٨٣م، ط١٥، دار العلم للملايين، بيروت، لبنان، ٢٠٠٢م، ج١، ص٢٠٠٠

<sup>(</sup>عُنَّ) عبد الغني بن سعيد بن على الإمام الأزدي الحافظ المتقن النسابة للمزيد عن ترجمته انظر ابن الطحان (ت٢١٦هـ): تاريخ علماء أهل مصر، مكتبة الهمة، القاهرة، ٢٠١١م، ص١٧٠ عياض (ت٤٤٥هـ): الغنية، فهرست شيوخ القاضي عياض (٤٧٦-٤٥هه) أهل مصر، مكتبة الهمة، القاهرة، ٢٠١٥م، ص١٣٤؛ البغدادي (ت٣٩٥هـ): هدية المراد عن ١٩٨١م، ص١٣٤؛ البغدادي (ت٣٩٥هـ): هدية العارفين أسماء المؤلفين وآثار المصنفين، مؤسسة التاريخ العربي، بيروت، (د.ت)، ج١، ص٥٨٩؛ الذهبي (ت٤٧٨): تاريخ الإسلام ووفيات المشاهير والأعلام، تحقيق عمر عبد السلام تدمري، دار الكتاب العربي، بيروت، لبنان، ١٩٨٥ ام، ١٩٨٨، اليافعي=

ثالثًا: الإملاء، أحد أبرز أساليب تعليم الحديث في جامع عمرو بن العاص وبلغ ذروته في القرنين الرابع والخامس الهجريين، حيث كان الشيخ يُملي الروايات على طلابه الذين يدوّنون النص بدقة، ثم يتبع ذلك بشرح موجز يُدوَّن على الهوامش. وغالبًا ما عقدت هذه المجالس بعد صلاة الجمعة، ويُراجع الشيخ ما كُتب لسماع تصحيحات الطلاب ثم يمنحهم إذنًا بالرواية عنه. وقد عُرف بهذا الأسلوب عدد من أعلام المحدثين، أبرزهم ابن سعيد الحبال الذي بالرغم من تلقيه العلم بالسماع إلا أنه أقام حلقات إملاء داخل الجامع العتيق مستخدمًا نُسخًا معتمدة لمطابقة نصوص الحديث تفاديًا للتصحيف (١٠٠)، كما كان ابن حنزابة (ت ١٩٩١ه/١م) (١٠١) من المشتغلين بالإملاء للحديث ويقصده المحدثون ومنهم الدارقطني (ت٥٨هه/٩٥) (١٠٠)، الذي قامت مجالسه في علم الحديث أيضًا على الإملاء الحديث بجامع عمرو (١٠٠).

= (ت ٧٦٨هـ): مرآة الجنان وعبرة اليقظان في معرفة ما يعتبر من حوادث الزمان، دار الكتب العلمية، بيروت، لبنان، ١٩٩٧م، ج٣، ص ١٨.

(<sup>٥٥)</sup> ابن كثير (ت٧٧٤هـ): البداية والنهاية، بيت الأفكار الدولية، لبنان، ٢٠٠٤م، ص١٧٩٥؛ الذهبي: سير أعلام النبلاء، ج١١٠ ص٢٦٨:٢٧٣؛ العامري(ت٨٩٣هـ): غربال الزمان في وفيات الأعيان، تصحيح محمد ناجى زعبي العمر، مطبعة زيد ثابت، دمشق، ١٩٨٥م، ص٤٤٣؛ وليد أحمد حمود: أوضاع أهل السنة، ص٣٥٩.

(٢٥) أبو بكر محمد بن على بن حسن المصري النقاش الحافظ الإمام الجوال للمزيد عن ترجمته انظر الذهبي (٣٤٠ه): العبر في خبر من غبر، تحقيق محمد السعيد بن بسيوني زغلول، دار الكتب العلمية، بيروت لبنان، ١٩٨٥م، ج٢، ص١٩٢٥؛ تذكرة الحفاظ، وضع حواشيه زكريا عميرات، دار الكتب العلمية، بيروت لبنان، ١٩٩٨م، ج٣، ص١١٢؛ الصفدى (٢٦٤: الوافي بالوافيات، ج٤، ص١٢٥؛ السيوطي: طبقات الحفاظ، ٣٨٤؛ ابن العماد الحنبلي (٣٠٨٠هـ): شذرات الذهب في أخبار من ذهب، تحقيق عبد القادر الأرناؤوط، ومحمود الأرناؤوط، دار ابن كثير، دمشق بيروت، ١٩٨٩م، ج٤، ص٣٧٦:٣٧٥.

(٥٠) أبو الحسن على بن فأضل بن سعد الله بن حمدون الحافظ الصوري ثم المصري للمزيد عن ترجمته انظر الذهبي: العبر، ج٣، ص١٦٥؛ السيوطي: حسن المحاضرة، ج١، ص٢٥٤؛ السيوطي: حسن المحاضرة، ج١، ص٢٥٤؛ ابن العماد: شذرات الذهب، ج٧، ص٢٠.

(<sup>(٥٨)</sup>) أبو الطاهر أحمد بن محمد بن أحمد السلفى للمزيد عن ترجمته انظر الذهبي: العبر، ج٣، ص١٣٥؛ ابن العماد: شذرات الذهب، ج٧، ص٢٠.

(٥٩) خالد بن عبد الرحمن: الحياة العلمية، ص٥٦٠؛ محمد على محمد إسماعيل: أثر المؤسسات التعليمية، ص٥٦٩.

(١٠) الذهبي: سير أعلام النبلاء، ج١٨،ص٤٩٥؛ خالد بن عبد الرحمن: الحياة العلمية، ص١٥٦؛ وليد أحمد حمود: أوضاع أهل السنة، ص٣٥٩.

(١٦) أبو الفضل جعفر بن الوزير أبى الفتح الفضل بن الفرات البغدادي ابن حنزابة الوزير الكامل الحافظ للمزيد عن ترجمته انظر الذهبي: سير أعلام النبلاء، ج١٦؛ ص٤٠٤؛ الصفاط، ٤٠٥؛ ابن الدهبي: سير أعلام النبلاء، ج٢١؛ ص٤٨٤: الحفاظ، ٤٠٥؛ ابن العماد: شذرات الذهب، ج٤، ص٤٨٦:٤٨٥.

(۱۲) الإمام الحافظ أبو الحسن على بن عمر الدارقطني البغدادي أوجد عصره في الحفظ والتصنيف أخذ القراءات على محمد بن الحسن النقاش للمزيد عن ترجمته انظر العامري: غربال الزمان، ص٣٢٧وما بعدها؛ هويدا عبد العظيم رمضان: المجتمع في مصر، ح٢، ص ١١٩.

(٦٢) خالد بن عبد الرحمن: الحياة العلمية، ص١٥٦؛ محمد على محمد: أثر المؤسسات التعليمية، ص٥٦٩.

(۱۶) أبو صادق مرشد بن يحيى بن القاسم المديني ثم المصري للمزيد عن ترجمته انظر الذهبي: تاريخ الإسلام، ج٣٠؛ ص٤١٨؛ السيوطي: حسن المحاضرة، ج١، ص٤٣٥،٣٧٤؛ ابن العماد: شذرات الذهب، ج٦، ص٩٢. (١٥) العامري: غربال الزمان، ص٤٥٩؛ خالد بن عبد الرحمن: الحياة العلمية، ص١٣٩. رابعًا: الإجازة، وهي أن يمنح الشيخُ إذنًا لطلابه المميّزين برواية مروياته، سواء سمعها منه مباشرة أو قرأها عليه، وتُعبّر عنها الصيغ المشهورة مثل: "أجازني فلان"، أو "حدثنا فلان إجازة". وقد اقتصرت الإجازة في بداياتها على رواية الحديث النبوي، ثم ما لبثت أن اتسع نطاقها، خصوصًا في القرن الخامس الهجري، لتشمل الإذن برواية ما في كتب الشيخ حتى لمن لم يسمعها منه مباشرة، ما دام يمتلك نسخة صحيحة منها (١٦٠)، ومن النماذج الدالة على هذا التوسع، ما فعله نصر بن إبراهيم المقدسي (ت٤٥ه/١٩٠٩م)، إذ منح إجازة عامة للعالم المهاجر إلى الإسكندرية هبة الله بن المحسن المقديسي (ت٤١٥ه/١١٠م)، قائلاً: "قد أجزتُ لك ولكلّ من وقع بيده جزءٌ من رواياتي فاختار الرواية عني (١١٠ وقد سلك الحافظ السلفي (ت٢٥٥ه/١١٠م) هذا الاتجاه أيضًا في كتابه "الوجيز في نكر المجاز والمجيز "، مائلًا إلى التيسير في شروط الإجازة، وإجازتها بالمراسلة؛ لنشر العلم النبوي وتخفيف في نكر المجاز والمجيز "، مائلًا إلى التيسير في شروط الإجازة، وإجازتها بالمراسلة؛ عند من كبار الحفاظ مثل مشقة الرحلة. وامتدت هذه الممارسة إلى العلماء المصريين، حيث كأنوا يبعثون بالإجازات إلى طلبة العلم في مدن أخرى، كما فعل عبد الله محمد بن أحمد الرازي (ت٥٢هه/١٢١م) (١٨٠١ أجاز بالمكاتبة عدد من كبار الحفاظ مثل على مكانة المحدثين المصريين، عبد الله بن رفاعة السعدي (ت٢١٥ه/١١١م) (١٣٠) كما أجاز الدين محمود زنكي (ت٥٩ه/١٢١٤م) راسل المحدث عبد الله بن رفاعة السعدي (ت١٦٥ه/١١٦م) (١٣٠) يطلب منه الإجازة ما يدل على مكانة المحدثين المصريين، حتى في أواخر العصر الفاطمي (٢٠٠).

هكذا ساهم تنوع أنماط تلقي الحديث—من سماع وعرض وإملاء وإجازة— في ترسيخ منهجية دقيقة للضبط الحديثي في جامع عمرو بن العاص وامتد أثر هذا التنوع خلال القرنين الخامس والسادس الهجريين فأسهم في انتشار رواية الحديث بمصر وإقبال كبير لحفظ أصول الحديث (٢٠) مما يعكس نشاطًا متزايدًا في حلقات التدريس التي استمر حتى العصر الأيوبي (٢٠٠). علمًا بأن تلك المجالس قد اتسمت بآداب علمية وروحية، بدءًا من استهلال الشيخ للدرس بالبسملة والحمدلة، وختامه بالدعاء، كما كان يفعل الخلعي (ت٤٩٢هه ١٩٩٠م) (٢١)، الذي اعتاد أن

(<sup>۱۱)</sup> القلقشندي (ت ۸۲۱هـ): صبح الأعشى في صناعة الإنشاء، دار الكتب المصرية، القاهرة، ۱۹۲۲م، ج ۱۶، ص۳۲۲؛ السيوطي: تدريب الراوي، ج۱، ص ٥٦٩ صفاء شكري نظير على: رحلة علماء المشرق، ص ٣٨١.

<sup>(</sup>١٦٠) خالد بن عبد الرحمن: الحياة العلمية، ص١١؛ محمد على محمد إسماعيل: أثر المؤسسات التعليمية، ص٥٧٠؛ هشام عطية عطية أحمد: الحياة العلمية، ص١٨٣. أنواع الإجازة فمنا المناولة: أرفع ضروب الإجازة بأن يعطى الشيخ للطالب أصلاً أو جزءًا من الحديث مناولة بيده ويجيزه روايته عنه، أو أن يدفع الطالب للشيخ ما كتبه عنه فيصححه الشيخ من أصله ويكتب على النسخة بأنه يجيز للطالب الرواية عنه، والنوع الثالث يمثل كتابة الشيخ للطالب بإجازته في روايته جميع أحاديثه وكتبة وتساهل عدد من الحفاظ في شروطها لرغبتهم في نشر الحديث النبوي ومكافحة الفكر الإسماعيلي. خالد بن عبد الرحمن: الحياة العلمية، ص١٦٣:١٦٢.

سي سروطه ترطبهم في نمر المحديث المبوي ومعالف المعر المسلم عن ترجمته انظر عياض: الغنية، ص ٨٢ وما بعدها. (١٨٠) عبد الله محمد بن أحمد بن إبراهيم بن أحمد الرازي للمزيد عن ترجمته انظر عياض: الغنية، ص ٨٢ وما بعدها.

<sup>(&</sup>lt;sup>٢٩)</sup> القاضي أبو الفضل عياض بن موسى بن عياض اليحصبي السبتى إمام وقته في الحديث له كتب في الحديث منها "مشارق الانوار" اهتم بجمع الحديث، واليحصبي نسبة إلى يحصب بن مالك قبيلة من حمير. للمزيد انظر ابن الزيات(ت ١٨هـ): الكواكب السيارة في ترتيب الزيارة، مكتبة المثني، بغداد، (د.بٍ)، ص ٧٦؛ ابن خلكان: وفيات الأعيان، ج٣، ص ٤٨٣وما بعدها.

<sup>(</sup>٧٠) على بن المشرف بن المسلم الأنماطي كان أسند من بقي ببلاد مصر للمزيد عن ترجمته انظر عياض: الغنية، ص١٧٨وما بعدها؛ خالد بن عبد الرحمن: الحياة العلمية، ص٢٢٠.

<sup>(</sup>٢١) الزركلي: الأعلام، ج١، ص٣٦؛ خالد بن عبد الرحمن: الحياة العلمية، ص٢٢٠،٢١٩.

<sup>(</sup>۲۲) المُحدثُ عبد الله بن رفاعةً السعدى(٢٦٤-٥٦١ه) تلميذ الخلعي وأكثر المحدثين ملازمة له فتربي عنده ليتمه تفرغ بعد تركه القضاء للتحديث والعبادة حتى وفاته. الذهبي: سير أعلام النبلاء، ج٢٠، ص٤٣٥؛ خالد بن عبد الرحمن: الحياة العلمية، ص٢١٣،٢١٥

أبو شامة (ت٦٦٥ه): الروضتين في أخبار الدولتين، تحقيق محمد حلمي محمد أحمد ومحمد مصطفى زيادة، ط٢، دار الكتب المصرية، القاهرة، ١٩٩٨م، ج١، ص٥٥؛ خالد بن عبد الرحمن: الحياة العلمية، ص١٦٧.

<sup>(</sup>٧٤) خالد بن عبد الرحمن: الحياة العلمية، ص١٦٧.

<sup>(</sup>۲۰) خالد بن عبد الرحمن: الحياة العلمية، ص١٦٧، ١٤١.

<sup>(</sup>۲۱) القاضي أبو الحسن على بن الحسين الموصلي الخلعى للمزيد عن ترجمته انظر عياض: الغنية، ص١٢٩هامش ١؛ البغدادي: هدية العارفين، ج١، ص٤٩٦؛ الذهبي: تاريخ الإسلام، ج٣٤، ص٢٦١وما بعدها؛ ابن تغرى بردى: النجوم، ج٥، ص١٦٢االميوطي: حسن المحاضرة، ج١، ص٤٧٤، ٤٠٤؛ ابن العماد: شذرات الذهب، ج٥، ص٤٠٢؛

يختم دروسه بدعاء محفوظ وبعد انتهاء هذه المجالس التي قد تستمر لشهور، كان يُدوَّن اسم الطالب على ظهر النسخة، مع الإشارة إلى ما إذا كان قد حفظ أو اقتصر على السماع(٧٧).

وفي سياق الحديث عن البنية التعليمية لعلم الحديث في جامع عمرو بن العاص، تبرز ضرورة تناول المنهجية الحديثية التي اعتمدها أهل السنة، بوصفها الأساس الذي قامت عليه هذه البنية، سواء على مستوى قواعد التلقي أو معايير التوثيق، ومقارنتها بالمنهجية التي تبناها الشيعة في الفترة ذاتها للوقوف على أوجه التباين والتحديات التي واجهت المحدثين السنيين في ظل التعدد المذهبي.

فقد اتسم المنهج الحديثي عند أهل السنة منذ القرن الأول الهجري بالصرامة العلمية في توثيق الروايات، بالاعتماد على السند المتصل والتثبت من الرواية، من خلال شرطي العدالة والضبط كشرطين جوهريين لقبول الحديث، دون النظر للانتماء المذهبي للراوي $^{(N)}$ ، وتطور هذا المنهج في القرن الثاني الهجري مع ظهور علم الجرح والتعديل الذي وضع معايير دقيقة لتقويم الرواة وتمييز القبول من المردود $^{(N)}$ . ثم بلغ ذروته في القرن الثالث الهجري، مع تدوين أمهات كتب الحديث كصحيح البخاري ومسلم والسنن الأربعة، وظهور علوم فرعية كعلم العلل ومصطلح الحديث، حيث حرص كبار المحدثين، أمثال مالك بن أنس ويحيى بن سعيد القطان $^{(N)}$ ، على فحص الرواية سندت ومتنا، بما يضمن توافقها مع أصول الشريعة وإجماع الصحابة

وفي القرن الرابع الهجري اكتمل البناء النظري لمنهج علم الحديث فبدأت المصنفات الحديثية تدرس بشكل منتظم وانتشرت بين حلقات العلم في الفسطاط لا سيما جامع عمرو  $^{(7)}$ ، أما في القرنين الخامس والسادس الهجريين فقد تفرغ العلماء لشرح وتحقيق الأمهات الحديثية، ونقدها وتصحيحها وتوثيق أسانيدها وفق القواعد المقررة  $^{(7)}$ . مما يدل على انتقال المنهج من التأسيس إلى التمكين والتطور، ومن ثم انعكس هذا المنهج في الدور الريادي الذي أداه جامع عمرو خاصة في العصر الفاطمي. حيث التزم علماؤه بهذا المنهج النقدي المتكامل، ورفضوا ما خالف ضوابط الرواية أو تعارض مع العقيدة السنية، مما أسهم في صيانة الحديث من التحريف، وتثبيت مرجعيته العقدية  $^{(3)}$ .

مقابل هذا البناء المنهجي المتكامل عند أهل السنة، تميز المنهج الحديثي عند الشيعة الإسماعيلية، بسمات مغايرة، انطلقت من أسس عقدية مختلفة، جعلت من الإمام المعصوم (٨٥) مصدرًا للتشريع، في منزلة موازية

<sup>(</sup>۷۷) خالد بن عبد الرحمن: الحياة العلمية، ص١٥٧.

<sup>(&</sup>lt;sup>۷۷)</sup> ابن خلاون(ت۸۰۸هـ): العبر وديوان المبتدأ والخبر، بيت الأفكار الدولية، الرياض، (د.ت)، ص۲۲:۲۲۶؛ القاسمي: قواعد التحديث، ص۳۳۰ وما بعدها؛ عبد اللطيف حمزة: الحركة الفكرية، ص۱۸۳:۱۷۵؛ هويدا عبد العظيم رمضان: المجتمع في مصر، ج۲، ص۱۳۲.

ج٢، ص١٣٦. ( الحضارة الإسلامية في القرن الرابع الهجري، ترجمة محمد عبد الهادي أبو ريدة، المركز القومي للترجمة، ٢٠٠٨م، (٢٠١) آدم متز: الحضارة الإسلامية في القرن الرابع الهجري، ترجمة محمد عبد الهادي أبو ريدة، المركز القومي للترجمة، المالية، ج١، ص٣١١:٣١٩ حمزة فايع إبراهيم الفتحي: موقف محدثي أهل السنة، من الرواة الشيعة ومروياتهم وأثر ذلك في فقه أهل السنة، رسالة ماجستير، كلية دار العلوم، جامعة القاهرة، ٢٠٠٧م، ص٢٢،١١.

<sup>(^^)</sup> آدم متز: الحضارة الإسلامية، ج١، ص٣٢١:٣١٩؛ عبد اللطيف حمزة: الحركة الفكرية، ص١٧٦:١٧٥؛ هاشم معروف الحسيني: دراسات في الحديث، ص١١. ابن القطان من الوافدي من المشرق تتلمذ على أيدي علماء مصر وجمع أحاديثهم المروية عن الإمام مالك والإمام الشافعي وغيرهما، ومن مؤلفاته كتابه "في معرفة ضعفاء المحدثين" رحل لمصر وتفرغ للحديث ثم غادرها ليعود مرة ثانية سنة ٥٣٦ه/٩٦٦م بجرجان. صفاء شكري نظير على: رحلة علماء المشرق، ص٧٠٤.

<sup>(&</sup>lt;sup>٨١)</sup> آدم متز: الحضارة الإسلامية، ج١، ص٣٢١:٣١٩؛ عبد اللطيف حمزة: الحركة الفكرية، ص١٧٦:١٧٥؛ هاشم معروف الحسيني: دراسات في الحديث، ص١١.

<sup>(^^)</sup> آدم متز : الحضارة الإسلامية، ج١، ص٣٢١:٣٢٠.

<sup>(</sup>٨٣) عبد اللطيف حمزة: الحركة الفكرية، ص١٧٧ وما بعدها.

<sup>(&</sup>lt;sup>۱۸)</sup> ابن خلدون: العبر، ص ٢٢٤. ٢٢٦ آدم متر: الحضارة الإسلامية، ج١، ص ٣٢١؛ عبد اللطيف حمزة: الحركة الفكرية، ص ١٨٣:١٨٢.

<sup>(^</sup>o) يقصد بالمعصوم كل الأثمة الأثنى عشرية لدى الشيعة فهم الواسطة بين الله وخلقه، فالسنة عندهم لا تكون إلا الأحاديث المروية عن طريق آل البيت عن النبي فقط لا غير أما المروى عن غيرهم من الصحابة عن النبي فليس بسنه. حمزة فايع إبراهيم الفتحى: موقف محدثي أهل السنة، ص٧٨.

للنبي  $^{(\Lambda)}$ . الأمر الذى انعكس بوضوح في قواعد التوثيق وطبيعة المؤلفات الحديثية المعتمدة لديهم، فلم تكن العدالة الظاهرة للراوي أو اتصال السند شرطين كافيين لقبول الرواية –كما هو الحال في المنهج السني –، بل كان صدور الحديث عن إمام معصوم ومواءمته لأصول العقيدة مقرنًا بالولاء لأهل البيت هما المعيار الأساسي في التوثيق  $^{(\Lambda)}$ ، وقد انعكس هذا التوجه في كتبهم الحديثية، حيث ألفو عشرات الكتب خلال القرون الثلاثة الأولى للهجرة ومنها "الكافي" للكليني  $^{(\Lambda)}$  الترام عصره و"من لا يحضره الفقيه" للصدوق  $^{(\Lambda)}$  اللهجرة واتهذيب الأحكام والاستبصار "للطوسي  $^{(\Lambda)}$  المائزة منسوية للأئمة مباشرة، دون الالتزام بالسند أو قواعد الجرح والتعديل  $^{(\Lambda)}$ .

كما برز هذا التوجه بوضوح في مؤلفات القاضي النعمان (ت٣٤٥هم) (٩٨٤م) الذي وظّف الحديث لخدمة نظرية الإمامة، عبر التأويل الرمزي للنصوص، وربط الحديث بتفسير عقائدي يرسّخ قدسية الإمام وشرعية ولايته (٩٨٠م، وقد طورت المدرسة الإسماعيلية هذا المنهج بما يخدم البنية العقائدية للدولة الفاطمية، فحصرت مشروعية الحديث في روايات الأئمة وأتباعهم، واستبعدت المرويات عن الصحابة غير الموالين لعلي بن أبي طالب وبهذا أصبح الحديث عندهم أداة لتفسير القرآن وبيان أسرار الشريعة الباطنية (١٩٠٠) لا مجرد نقلٍ للسنة النبوية. كما شكّل مضمون الرواية ومدى اتساقها مع مبادئ التأويل الباطني أساسًا لقبولها، مما أدى إلى تهميش الإسناد كأداة نقدية، خلافًا للمنهج السني (٩٥٠). وقد تجلت هذه الرؤية في المجالس العلمية التي عقدها الفاطميون لنشر مذهبهم، وفي مصنفات مثل "دعائم الإسلام" و "الهمة في آداب اتباع الأئمة"، التي أسست لرؤية حديثية تؤمن بأن الأحاديث لا تقهم إلا من خلال الإمام، الذي يملك وحده مفاتيح التأويل الصحيح للنصوص (٢٠٠).

ويكشف التباين المنهجي بين أهل السنة والشيعة الإسماعيلية في معالجة الحديث النبوي عن عمق الصراع المعرفي الذي تجسد داخل المؤسسات التعليمية، لا سيما في جامع عمرو بن العاص. ففي مقابل المنهج السني القائم على التلقي بالسند، والتوثيق بالجرح والتعديل، والفهم بضوابط اللغة والسياق، اتجه المنهج الإسماعيلي إلى حصر مصدر الحديث في الإمام المعصوم، واعتماد التأويل الرمزي كأداة للفهم العقدي. ومن ثم، لم يكن هذا

<sup>(&</sup>lt;sup>٨٦)</sup> أحمد كامل محمد صالح: مصر بين المذهب السني والمذهب الإسماعيلي، ص١٩٤؛ جمال بدوى: الفاطمية دولة التفاريح، ص١٢.

<sup>(&</sup>lt;sup>۸۷)</sup> الشيرازي(ت ۵۸۹هـ): الدرجات الرفيعة في طبقات الشيعة، ط۲، مؤسسة الوفاء، بيروت، لبنان، ۱۹۸۳م، ص۱۱؛ جمال بدوي: الفاطمية دولة التفاريح والتباريح، دار الشروق، القاهرة، ۲۰۰۶م، ص۱۸:۱۷.

<sup>(&</sup>lt;sup>٨٨)</sup> محمد بن يعقوب الكليني الرازي من أبرز مؤلفاته كتابه المعروف بالكافي جمع فيه أحاديث أهل البيت ولقب الكليني نسبة إلى قرية من بلاد إيران في منطقة الري تسمى كلين، وكان من أبرز شيوخ الشيعة توفى ٣٢٨هـ. هاشم معروف الحسيني: دراسات في الحديث، ص١٢٥،١٣٠

<sup>(</sup>٨٩) محمد بن على بن بابوية القمي، وكتابه من أهم الكتب الأربعة المعتمد عليها في الحديث عند الإمامية.

<sup>(</sup>٩٠) محمد بن الحسن الطوسي شيخ الطائفة، وكتابه من أهم الكتب الأربعة المعتمد عليها في الحديث عند الإمامية.

<sup>(</sup>٩١) هاشم معروف الحسيني: دراسات في الحديث، ص١١،٨٠.

<sup>(</sup>٩٢) أبو الحسن على بن النعمان بن محمد بن منصور بن حيون المغربي القيرواني الإسماعيلي-وهو بالطبع غير الإمام الأعظم أبو حنيفة النعمان فقيه اهل السنة المتوفى ببغداد سنة ١٥٠ه- ولد ٣٢٨ه - قدم مع المعز من المغرب فأمره بالنظر في الحكم فكان يحكم هو وأبو الطاهر والشهود يشهدون عليهما فلما مات المعز رد أمر الجامعين لعلى بن النعمان وأقام في منصبه حتى توفى سنة ٤٣٨ه في عهد العزيز بالله وكان من غلاة الشيعة وأقطاب دعاتها. الكندي (ت٣٠٠ه): الولاة وكتاب القضاة، مطبعة الآباء اليسوعيين، بيروت، ١٩٠٨م، ص٥٤؛ ابن حجر العسقلاني (١٩٥٨ه: رفع الإصر عن قضاة مصر، تحقيق على محمد عمر، مكتبة الخانجي، القاهرة، ١٩٩٨م، ص١٤٩ جمال بدوي: الفاطمية دولة التفاريح، ص١٤؛ خطاب عطية: التعليم في مصر، وهامش ٢٠.

<sup>(</sup>٩٣) جمال بدوى: الفاطمية دولة التفاريح، ص١٢؛ خضر أحمد عطا الله: الحياة الفكرية، ص١٠٧؛ عبد الحليم عويس: الدولة الفاطمية الإسماعيلية صور من تاريخها وعقائدها وآثارها الفكرية والاجتماعية، مركز التتوير للدراسات الإنسانية، القاهرة، ٢٠٠٩م، ص٣٤:٩٤؛ محمد عبد الله عنان: الحاكم بأمر الله وأسرار الدعوة الفاطمية، ط٣، مطبعة المدني، المؤسسة السعودية بمصر، مكتبة الخانجي، القاهرة، ١٩٥٩م، ص٢٦،٣٤.

<sup>(&</sup>lt;sup>۱۶)</sup> الباطنية تسمية أطلقت على فرق إسلامية سرية في طليعتها الإسماعيلية، تميزت بتأويل النصوص الدينية تأويلًا رمزيًا يقتصر فهمه على الخاصة، مع إخفاء معتقداتها عن العامة، وارتبط نشاطها السياسي والفكري خاصة بالدعوة الفاطمية أطلق عليهم هذا اللقب لقولهم بأن لكل ظاهر باطن. الشهرستاني: الملل والنحل، ج١، ص٢٢٨؛ على محمد الصلابي: الدولة الفاطمية، ص٣٦ وما بعدها. (<sup>(a)</sup> حمزة فايع إبراهيم الفتحى: موقف محدثي أهل السنة، ص٨٨.

<sup>(</sup>٩٦) محمد عبد الله عنان: الحاكم بأمر الله، ص٣٥.

العدد (۳۳) يونيو ۲۰۲۵م علي حطب

التمايز مجرد خلاف في أدوات العلم، بل انعكاسًا لاختلاف جذري في طبيعة المرجعية والسلطة داخل الحقل الديني. وفي هذا السياق، تبرز أهمية جامع عمرو بوصفه مركزًا علميًا حافظ على استقلاله المنهجي، وأسهم في ترسيخ العقيدة السنية في بيئة مشحونة بمحاولات التشييع المعرفي، الأمر الذي أفرز تحديات متعددة في المشهد الحديثي بجامع عمرو، وهو ما يستدعي التوقف عنده، وتحليل سبل مواجهتها والاستجابة لها في المحور التالي".

## المبحث الثاني: جهود المحدثين في مواجهة التحديات وترسيخ الهوية السنية

لم يكن التباين المنهجي بين أهل السنة والشيعة الإسماعيلية في معالجة الحديث النبوي خلافًا فكريًا فحسب، بل تحول إلى أداة فعالة لفرض الهيمنة العقدية على المؤسسات الدينية، فوجد علمائها -ومنهم المحدثون- من أهل السنة أنفسهم في مواجهة تحد تمثل في سعي الدولة الفاطمية إلى إعادة تشكيل الهوية الدينية لمصر بما يخدم مشروعها المذهبي. وكان جامع عمرو بن العاص بصفته المرجعية السنية الأقدم في طليعة المؤسسات التي واجهت هذا التحدي (٩٧).

انتهجت الدولة في سبيل تحقيق ذلك مع بداية حكمها سياسة التسامح الديني تجنبًا للعنف لكونها أقلية شيعية تحكم مجتمعًا يغلب عليه الطابع السنى وأكد هذا التوجه ما أعلنه جوهر الصقلبي(ت  $^{(n)}$  عقب دخوله مصر مباشرة من ضمانات لحرية المعتقدات  $^{(n)}$  غير أنه كان تسامحًا ظاهريًا سرعان ما كشفت عن سياسة ممنهجة هدفت تقليص الحضور السني داخل مؤسسات الدولة لا سيما الدينية، باتباع سياسة التهميش التي اتخذت مسارين متوازيين: تمثّل **الأول في التهميش المباشر** من خلال إقصاء الرموز السنية من مواقع التأثير الرسمية مع صبغ شعائرها بالصبغة الشيعية –في مقدمتها جامع عمرو  $^{(n)}$ ، بينما تمثل الثاني في تهميش غير مباشر باستحداث مؤسسات جديدة ورفع مكانتها، لتشكل مرجعية مذهبية بديلة تدين بالولاء للدولة  $^{(n)}$ .

## تمثلت أولى خطوات التهميش المباشر في:

أولا: إقصاء الرموز السنية من المناصب الدينية (۱۰۲) وذلك انطلاقًا من إدراك الدولة بأن التمكين المذهبي لا يتحقق إلا بإحلال عناصر موالية للعقيدة الإسماعيلية وإقصاء النخبة السنية (۱۰۳) غير أن تنفيذ ذلك بشكل مباشر كان من شأنه أن يؤدى إلى صدام غير متكافئ مع الأغلبية السنية فانتهج جوهر سياسة إقصاء تدريجية اتسمت

<sup>(</sup>٩٧) أحمد مختار العبادي: في التاريخ العباسي والفاطمي، دار النهضة العربية، بيروت، (د.ت)، ص٢٨٠:٢٨٧؛ هاشم معروف الحسيني: دراسات في الحديث، ص٨٠. ملحوظة: إن التحديات التي تواجه الهوية الدينية الإسلامية نوعان تحديات داخلية تأتى من داخل النسيج الإسلامي حين تضعف أو تهتز ثقته وتمسكه بهويته فتنزوي هذه الهوية لتحتل مكانها هويات أخرى غريبة عنها ومناقضة لها وتحديات خارجية تأتى من محاولات الآخرين فرض هوياتهم تارة بالقوة الغاشمة وتارة بالبريق الزائف للأفكار. السنوسي محمد السنوسى: مناهج التعليم وأثرها في ترسيخ الهوية الإسلامية، مجلة البيان والمركز العربي للدراسات الإنسانية، الرياض، (بحوث المؤتمرات)، ١٩٥٩م، ص٤٧.

<sup>(</sup>٩٨) أبو الحسن جوهر بن عبد الله المعروف بالكاتب الرومي كان من موالى المعز بن المنصور صاحب إفريقية للمزيد عن ترجمته انظر ابن خلكان: وفيات الأعيان، ج١، ص ٣٧٥ وما بعدها؛ المقريزي: المقفى، ج٣، ص٨٣.

<sup>(</sup>۱۹۰) ابن سعيد المغربي(ت ۱۸۰ه): النجوم الزاهرة في حلى حضرة القاهرة، (القسم الخاص بالقاهرة من كتاب المغرب في حلى المغرب)، تحقيق حسين نصار، دار الكتب المصرية، القاهرة، ۲۰۰۰م، ص ۱۰۱؛ الذهبي: تاريخ الإسلام، ج۲۱، ص ٤٤؛ النوبري (ت ۷۷۳ه): نهاية الأرب في فنون الأدب، تحقيق نجيب مصطفى فواز وحكمت كشلى فواز، دار الكتب العلمية، بيروت، لبنان، ٤٠٠٤م، ج۲۸، ص ۸۰، جمال بدوي: الفاطمية دولة التفاريح، ص ۲۰۰۹، حسن إبراهيم حسن: الفاطميون في مصر، ص ۱۷۰۹؛ محمد كمال شبانه: الازدهار الاجتماعي في العصر الفاطمي، المعهد الجامعي للبحث العلمي، جامعة محمد الخامس، العدده، ۱۹۸۱م، ص ۱۹۸۱۹۸.

<sup>(</sup>۱۰۰) جمال بدوي: الفاطمية دولة التفاريح، ص ١١؛ عبد الحليم عويس: الدولة الفاطمية، ص ٩٩:٩٠؛ فتوح حامد أحمد الشيخة: الحياة السياسية ومظاهر الحضارة في مصر في القرن الخامس الهجري، رسالة ماجستير، كلية اللغة العربية بالمنصورة، جامعة الأزهر، ١٩٩٤، ص ٢٢.

<sup>(</sup>١٠٠) أحمد عبد الرازق أحمد: تاريخ وآثار مصر، ص١٧٨؛ فتوح حامد أحمد: الحياة السياسية ، ص٢٠٨،٢٠٧.

<sup>(</sup>١٠٢) عبد الحليم عويس: الدولة الفاطمية، ص٩٠٩٠؛ فتوح حامد أحمد: الحياة السياسية، ص٢٢.

<sup>(</sup>١٠٣) جمال محمد إسماعيل: العلاقة بين العباسيين والفاطميين في المشرق الإسلامي، رسالة ماجستير، كلية اللغة العربية، جامعة الأزهر بالمنصورة، (د.ت)، ص ٣٥٠؛ حسن إبراهيم حسن: الفاطميون في مصر، ص ١٨٠؛ عبد الحليم عويس: الدولة الفاطمية، ص ٧٩٠؛ محمد جمال الدين سرور: تاريخ الدولة الفاطمية، ص ٧٦٠.

بالحذر، حيث أبقى ظاهريًا على عدد من شاغلي المناصب من أهل السنة، تمهيدًا لإقصائهم لاحقًا بصورة لا تثير سخطًا شعبيًا (١٠٤) وقد تمثلت أولى ملامح الإقصاء بجامع عمرو في:

\* منصب الخطابة، الذي ظل حكرًا على أسرة آل عبد السميع بن عمر العباسي (١٠٠) بالجامع العتيق لعقود سبقت الفتح الفاطمي، فبالرغم من استقبالهم للدولة الجديدة بموقف احتجاجي تمثل في الامتناع عن اعتلاء المنبر عدة أشهر، إلا أنهم تراجعوا عن موقفهم حفاظًا على منصبهم فأبقت عليهم الدولة في هذا المنصب طوال عهدي جوهر الصقلي والمعز لدين الله (٣٤١–٣٦٥ه/٣٥٩م) (٢٠٠١)،غير أن الأمر لم يدم طويلًا فمع تولى العزيز بالله أبو منصور نزار (٣٦٥–٣٨٦ه/٩٥٩م) (٢٠٠١) الحكم اكتسبت الدولة قدرًا من الاستقرار والتمكين شجعها على اتخاذ خطوات أكثر جرأة في سبيل فرض هويتها المذهبية فجاءت الخطوة الحاسمة بعزل آل عبد السميع من الخطابة بجامع عمرو، وتعُيّين أحد الموالين لمذهب الدولة بديلًا عنه، وهو قرار ذي دلالة رمزية عميقة، إذ تم بموجبه ربط المسجد العتيق بالدعوة الإسماعيلية رسميًا.

\* منصب القضاء لم يكن بمنأى عن هذا المسار الإقصائي، فبالرغم من إبقاء جوهر الصقابي على أبي الطاهر الذهلي (ت٣٦٧هم/٩٧٨م) (١٠٠٠) قاضيًا سنيًا لمصر عامة وجامع عمرو بن العاص خاصة، إلا أنه أخضع لرقابة مشددة قيّدت استقلاله بشكل أكبر مع قدوم "المعز لدين الله" الذى لم يحيد عن ذلك المسار (٢٠٠١، حيث أشرك معه قاضية الشيعي عبد الله بن ثوبان (ت٣٦٥هم/٩٧٥م) (١٠٠٠)، والقاضي على بن النعمان (ت٤٧٥هم عمرو بالفسطاط، وأبو الطاهر يجلس للقضاء بالأزهر في القاهرة، غير أنه ما لبث أن انفرد ابن النعمان بالقضاء سنة (٣٦٦هم/٩٧٩م) فكان إقصاء أبي الطاهر تدريجيًا بالتضييق عليه حتى اضطر إلى ترك منصبه في عملية عزل غير مباشرة نجحت في تقادى الرأي العام السنى (١١١) توارث عليه حتى اضطر إلى ترك منصبه في عملية عزل غير مباشرة نجحت في تقادى الرأي العام السنى (١١١) توارث

(١٠٠) خضر أحمد عطا الله: الحياة الفكرية، ص٤٧؛ وليد أحمد حمود: أوضاع أهل السنة، ص١٧٢،١٣٧.

(١٠٠) عبد الرحمن بن محمد بن عبد السميع الواسطي الهاشمي للمزيد عن ترجمته انظر سبط ابن الجوزي (ت٢٥٤هـ): مرآة الزمان في تواريخ الأعيان، تحقيق إبراهيم الزيبق، دار الرسالة العالمية، دمشق، ٢١٦م، ج٢١، ص١٦٥.

<sup>(</sup>١٠٠٠) خطب عبد السميع بن عمر العباسي ودعا على المنبر للقائد جوهر الصقلي قبل قدو المعز وذكر اهل البيت وفضائلهم في جامعي ابن طولون والجامع العتيق. ادريس عماد الدين(ت ٨٧٢هـ): تاريخ الخلفاء الفاطميين بالمغرب، القسم الخاص من كتاب عيون الاخبار، تحقيق محمد اليعلاوي، دار الغرب الإسلامي، بيروت لبنان، ١٩٨٥م، ص ١٩٤٤ ابن تغرى بردى: النجوم، ج٤، ص٣٣هامش ٢.

<sup>(</sup>١٠٠٧) عن ترجمته انظر المقريزي: الخطط، ج٢، ص١٨٩؛ اتعاظ الحنفا، ج١، ص٢٣٦وما بعدها.

محمد بن أحمد بن عبد الله أبو طاهر الذهلي البغدادي المالكي (٢٧٩-٣٦٧هم)، كان كثير الحديث والأخبار ونزل مصر فحدث بها وتولى قضائها. الكندي: الولاة والقضاة، ص٤٩٣؛ ابن ظافر (ت٢١٦ه): أخبار الدول المنقطعة، تحقيق على عمر، مكتبة الثقافة الدينية، القاهرة، ٢٠٠١م، ص٢٠١؛ الدواداري (٣٣٦٦هـ): كنز الدرر وجامع الغرر (الدرة المضيئة في أخبار الدولة الفاطمية)، تحقيق صلاح الدين المنجد، القاهرة، ١٩٦١م، ج٦، ص١٢٤؛ رغد حميد ساجت مجرن الجنابي: الخلافة الفاطمية انقساماتها السياسية والمذهبية وعلاقتها بالمذاهب الإسلامية في مصر لمدة ٣٥٨ه إلى ٣٥٨ه، رسالة دكتوراه، كلية التربية، جامعة كربلاء، العراق، ٢٠٢٢م، ص١٤٨؛ هويدا عبد العظيم رمضان: المجتمع في مصر، ج٢، ص١٤٨.

<sup>(</sup>۱٬۹) المقریزی: الخطط، ج٤، ص ٣٧٠؛ إدريس عماد الدين: تاريخ الخلفاء، ص ٢٦٩؛ حسن إبراهيم حسن: تاريخ الإسلام، ج٣، ص ٢١٩؛ فتوح حامد أحمد: الحياة السياسية، ص ٢٢؛ وليد احمد حمود: أوضاع أهل السنة، ص١٧٩،١٣٨.

<sup>(</sup>۱۱۰) عبد الله بن محمد بن أبي ثوبان عبد الله بن أبي سعيد أبو سعيد قدم إلى مصر صحبة المعز من بلاد المغرب فواه النظر في المظالم بمصر فتتشط في الأحكام واستماع الشهادة وأمر الشهود أن يكتبوا عنه في تسجيلاته قاضى مصر والإسكندرية، وحدث بينه وبين أبي الطاهر نزاع اعتل بسببه الأخير ومات سنة ٣٦٥هـ. ابن ظافر: أخبار الدولة المتقطعة، ص١٠٧؛ ابن حجر العسقلان: رفع الإصبر، ص١٩٩:٠٠؛ رغد حميد ساجت: الخلافة الفاطمية، ص١٣٠.

الأصر، ص١٩٩: ٢٠٠٠؛ رغد حميد ساجت: الخلافة الفاطمية، ص١٣٠. (١١٠) الدوادارى: كنز الدرر، ج٦، ص١٧٤؛ المقريزى: اتعاظ الحنفا، ج١، ص١٦٥هامش٢؛ إدريس عماد الدين: تاريخ الخلفاء الفاطميين، ص٢١٩؛ أيمن فؤاد سيد: الدولة الفاطمية تفسير جديد، الدار المصرية اللبنانية، ١٩٩٢، م، ص٧٧؛ حسن إبراهيم حسن: الفاطميون في مصر، ص١٨٢:١٨١؛ تاريخ الإسلام، ج٣، ص٣١٩؛ سعاد ماهر: مساجد مصر، ج١، ص٢٣٠:٢٣٠؛ وليد أحمد حمود: أوضاع أهل السنة، ص١٨٢:١٨١، ١٨٢:١٨١،

كان جلوس النعمان بجامع عمرو وأبى الطاهر للقضاء بالأزهر من باب المكر والدهاء الذي تسعى الدولة من خلال لفرض مذهبها فالقاضي السني سيبقى تحت أعينهم وملزما بأحكامهم وآرائهم، أما الشيعي فليلزم أهل السنة بقوانين الدولة وتشريعاتها للمزيد انظر ابن حجر العسقلان: رفع الإصر، ص ٢٨٣:٢٨١.

بعدها أبناء النعمان هذا المنصب حتى منتصف القرن الخامس الهجري (117)، ثم توارثته أسره شيعية أخرى وهي أسرة الفارقي (117) حيث قرأ سجل تعينيه بالجامع العتيق معهدًا إليه بكتب الدعوة التي تقرأ على الأولياء (117) فتحوّل القضاء إلى أداة مذهبية شيعية خالصة، أقصت العلماء والمحدثين السنة من الوصول لأى منصب بالدولة إلا بشروط صارمة تلزمهم باتباع توجهات الدعوة الإسماعيلية (117)، وخير مثال على ذلك تعينين الحاكم بأمر الله (117) (117) للقاضي أحمد بن أبى العوام الحنفي (117) (117) بعد استجابته لشرط التقاضي وفق الأحكام الشيعية والزامة بأن يجلس معه في مجلس الحكم أربعة فقهاء من الشيعة حتى لا يقضى بغير مذهب الدولة (117).

أسفرت تلك السياسة التدريجية في الإقصاء عن واقع جديد بحلول سنة (٩٩٨هم)، اذ آلت المناصب الدينية بجميع المؤسسات السنية إلى الموالين للعقيدة الإسماعيلية، واقتصرت الوظائف المتبقية لأهل السنة على أدوار ثانوية لا تمس مذهب الدولة، وغدا الانتماء المذهبي معيارًا للتوظيف والترقي، وانعكس ذلك على العلماء والمحدثين من أهل السنية بجامع عمرو فتباينت مواقفهم بين من انخرط في السلطة تقيّةً أو طمعًا (١١٩) ومن آثر الصمود، متخذًا من الجامع منبرًا للممانعة السنية.

ثانياً: صبغ المؤسسات السنية بالصبغة الشيعية جاءت كخطوة ثانية في مسار التهميش المباشر وتمثلت في:

\* تغيير الخطاب الديني بالمؤسسات السنية وقد تجلى ذلك في التحول الذي شهده الخطاب الديني بجامع عمرو اذ اتجه جوهر الصقلي سنة (٣٥٨ه/٩٦٩م)، لأداء صلاة الجمعة به، وذُكر اسم الخليفة المعز لدين الله الفاطمي بدلًا من الخليفة العباسي(١٢٠) في أول محاولة لإزاحة الشريعة العباسية، حيث اعتلى المنبر الخطيب الفقيه

<sup>(</sup>۱۱۲) بعد وفاة القاضي النعمان حصر القضاء في أيدى ولدية أولا على ومحمد ثم في أيدى حفيديه الحسن بن على وعبد العزيز بن محمد وقد قرئ مرسوم تعيين على الابن الأكبر للقاضي النعمان بالجامع العتيق فكلف بمنصب القاضي في مصر ونواحيها ومنصب الخطابة وبعد ٣ أيام جلس للقضاء بالجامع وباشر القضاء في القاهرة ومصر بنفسه أيام الأثنين والخميس في جامع عمرو ويوم الثلاثاء بالأزهر بالقاهرة وبعد وفاته جلس شقيقة محمد في المنصب ذاته. ابن سعيد المغربي: النجوم في حلى حضرة القاهرة، صوريا حمشق، ١٩٩٩م، ص ٢٦:٣٦٠؛ هاينز هالم: الفاطميون وتقاليدهم في التعليم، تعريب سيف الدين القصير، دار المدى لثقافة، سوريا حمشق، ١٩٩٩م،

<sup>(</sup>۱۱۳) أبا الحسن مالك بن سعيد بن مالك الفارقي استقر في القضاء من جهة الحاكم العبيدي بعد عزل عبد العزيز بن محمد بن النعمان سنة ۳۹۸ه وظل في القضاء حتى قتل ٤٠٥ه للمزيد انظر الكندي: الولاة وكتاب القضاة، ص٢٩٦؛ المقريزي: المقفى، ج١، ص٤٥٤؛ اتعاظ الحنفا، ج٢، ص٥٠.

<sup>(&</sup>lt;sup>11)</sup> ابن سعيد المغربي: النجوم في حلى حضرة القاهرة، ص٦٥؛ ابن حجر العسقلاني: رفع الإصر، ص٣١٦ وما بعدها؛ محمد عبد الله عنان: الحاكم بأمر الله، ص١١٥.

<sup>(</sup>۱۱۰) بدر نهار الديحانى: العلماء ودورهم في الحياة، ص٥٠؛ جمال محمد إسماعيل محمود: العلاقة بين العباسيين والفاطميين، ص٢٥٢؛ خضر أحمد عطا الله: الحياة الفكرية، ص٢٠١٠؛ محمد أبو الفضل عصمان على: سياسة الفاطميين في مصر نحو أهل السنة (٣٥٨-٥٦٧هه/٩٦٩-١٧١م)، مجلة كلية الآداب، جامعة سوهاج، العدد ٧٢، ج٢، يوليو ٢٠٢٤م، ص٢٥٦؛ وليد أحمد حمود: أوضاع أهل السنة، ص١٨٨:١٨٨.

<sup>(</sup>۱۱۱) للمزيد عن ترجمته انظر ابن ظافر: أخبار الدولة المنقطعة، ص۱۱۹ وما بعدها؛ ابن خلكان: وفيات الأعيان، ج٥، ص٢٩ وما بعدها؛ ابن تغرى بردى: النجوم، ج٤، ص٧٧ وما بعدها.

<sup>(</sup>۱۱۷) أحمد بن محمد بن عبد الله بن يحيى بن الحارث بن أبى العوام السعدى الحنفي ولى قضاء مصر سنة ٤٠٥ه في عهد الخليفة الحاكم بأمر الله ومن بعده ابنه الظاهر الإعزاز دين الله وعفى من منصب القضاء سنة ٤١١هه/١٠٠٠م وتوفى سنة ٤١٨هه/١٠٠م. للمزيد عن ترجمته انظر الكندي: الولاة والقضاة، ص٣٥٧؛ ص٤٩٦؛ ابن حجر العسقلان: رفع الإصر، ص ٧١وما بعدها؛ رغد حميد ساجت: الخلافة الفاطمية، ص١٨٤:١٨٣.

<sup>(</sup>۱۱۸) الكندي: الولاة والقضاة، ص٣٥٧؛ ص ٤٩٦؛ رغد حميد ساجت: الخلافة الفاطمية، ص١٣٥:١٣٤؛ وليد أحمد حمود: أوضاع أهل السنة، ص١٨٤:١٨٣.

<sup>(</sup>١١٩) وليد أحمد حمود: أوضاع أهل السنة، ص١٢٠:١١٩.

<sup>(</sup>۱۲۰) قُطعت الخطبة لبني العباس من ديار مصر سنة ٣٥٩ه في خلافة المطيع العباسي(٣٣٤–٩٤٢هـ ٣٦٣–٩٧٤م). الكندي: الولاة والقضاة، ص٢٩٨٠؛ ابن خلكان: وفيات الأعيان، ج١، ص٣٧٦؛ ابن كثير (ت٤٧٧هـ): البداية والنهاية، بيت الأفكار الدولية، لبنان، ٢٠٠٤م، ص٢١٣، ابن تغرى بردى: النجوم، ج٤، ص٣٣.

هبة الله بن أحمد الشيعي (۱۲۱) الذي ألقى خطبةً ساد فيها تمجيد الأئمة العلوبين والطعن في مخالفيهم (۲۲۱)، تمهيدًا لقطع الخطبة للخليفة العباسي بشكل نهائي. إلا أن ردود الفعل الشعبية الغاضبة حالت دون ذلك مؤقتًا، لتعاد المحاولة بذكر المعز بالجامع سنة (۳۵ه/۹۷۰م)، واستمرت المحاولات في توجيه الخطبة ومحتواها إلى أن عقدت أول جمعة رسمية للدولة الفاطمية بالجامع سنة ۳٦۸ه، مما يعكس حجم الممانعة لهذا التحول (۱۲۳).

\* استبدال شعائر العبادة السنية بالإسماعيلية (١٢٠) كانت من أهم سبل التهميش المباشر وجاءت بعد ثمانية أشهرمن دخول الفاطمي مصر وتمثلت في إضافة عبارة "حيّ على خير العمل" للأذان وقرأت البسملة بصوت مرتفع وكان ذلك في جامع ابن طولون أولًا ثم أذن به في الجامع العتيق بعد ذلك بأسبوعين (١٢٠)، ولم يقتصر التغيير على شعائر العبادة فقط، بل امتد إلى البنية المادية للمسجد؛ إذ أُمر جوهر الصقلي في العام نفسه بطلاء جدران الجامع باللون الأخضر، شعار العلوبين وارتداء الخطباء للثياب البيض ومنع لبس السواد شعار العباسيين (٢٢١)، وبلغ الأمر ذروته حين أمر الحاكم بأمر الله سنة (٩٥هه/٤٠٠٤م) بنقش سبّ الصحابة على جدرانه من الداخل والخارج (٢٢٠)، وهو إجراء مسّ جوهر علم الحديث السني في صميمه، لما يُمثّله الصحابة من حلقة أولى في سند الرواية، وبالرغم من تراجع الحاكم عن هذا القرار وأمر بمحوه سنة (٣٩٧ه/٢٠٠م) لأسباب صياسية (٢٠١٥)، إلا أن بدر الجمالي (ت٧٨٤ه/١٠٥م) (٢٢١) أواخر عهد المستنصر بالله (٢٢٥هـ/٢٥) مسياسية (١٠٠٠)،

(۱۲۱) لم أقف له على ترجمة.

(۱۲۲) النّويري: نهاية الأُرب، ج۲۸، ص۲۸؛ ابن كثير: البداية والنهاية، ص۱۷۰۱؛ المقريزي: اتعاظ الحنفا، ج۱، ص۱۱؛ إدريس عماد الدين: تاريخ الخلفاء، ۱۸۰:۱۸۶؛ حسن إبراهيم حسن: الفاطميون في مصر ص۱۲۰:۱۲۰؛ خليل صفاء، سواحلية لطيفة: الحركة العلمية، ص٤٦.

<sup>(</sup>۱۲۳) إدريس عماد الدين: تاريخ الخلفاء الفاطميين، ص١٨٥:٦٨٤؛ أحمد مختار العبادي: في التاريخ العباسي والفاطمي، ص٢٥٠؛ جمال بدوى: الفاطمية دولة التفاريح، ص٢١٤؛ مراد خليفة المختار كورة: دور علماء أهل السنة والجماعة في المحافظة على المذهب السني في مصر خلال العصر الفاطمي في الفترة من ٣٥٨-٥٦٧ه/ ٩٦٩-١١٧١م، مجلة جامعة سرت العلمية، العلوم الإنسانية، المجلد ١٨٥، مصر خلال العصر الفاطمي في الفترة من ٣٥٨-١٩٥١ محمد عبد الله عنان: الحاكم بأمر الله، ص٤٠؛ وليد أحمد حمود: أوضاع أهل السنة، ص٢٠١٣٠؛

Sanders, Paula, Ritual, Politics, and the City in Fatimid Cairo, State University of New York, U.S.A., 1994, P44.

<sup>(</sup>١٢٤) حسن إبراهيم حسن: الفاطميون في مصر ، ص١٧٩.

<sup>(</sup>۱۲۰) ابن الأثير (ت ۱۳۰ه): الكامل في التاريخ، تصحيح ومراجعة محمد يوسف الدقاق، دار الكتب العلمية، بيروت، لبنان، ۲۰۰۲م، ج۷، ص ۱۳۰ ابن خلكان: وفيات الأعيان، ج۱، ص ۱۳۰؛ النويرى: نهاية الأرب، ج۲۸، ص ۸۳؛ الدوادارى: كنز الدرر، ج۲، ص ۱۲۰؛ ابن كثير: البداية والنهاية، ص ۱۷۰؛ ابن خلدون: العبر، ص ۹۳۰؛ المقريزى: اتعاظ الحنفا، ج۱، ص ۱۲۰؛ إدريس عماد الدين: تاريخ الخلفاء الفاطميين، ص ۱۹۶؛ ابن تغرى بردى: النجوم، ج٤، ص ۳۳؛ أيمن فؤاد سيد: الدولة الفاطمية، ص ۱۷۰؛ حسن إبراهيم حسن: الفاطميون في مصر، ص ۱۲۱؛ خليل صفاء، سواحلية لطيفة: الحركة العلمية، ص ٤٥؛ محمد أبو الفضل عصمان: سياسة الفاطميين، ص ٤٥؛

لعل اختيار الفاطميين لمسجد ابن طولون بالذات لإقامة شعائرهم الدينية راجع إلى ما رواه الرحالة ابن جبير من أنه كان مقر للجالية المغربية بمصر يسكنون ويدرسون فيه. ابن ظافر: أخبار الدول المتقطعة، ص٢٠٣؛ ابن جبير (ت٢١٤هـ): رحلة ابن جبير، دار صادر، بيروت، (د.ت)، ص٢٦ وما بعدها؛ أحمد مختار العبادي: في التاريخ العباسي والفاطمي، ص٢٥٠؛ Paula Sanders, Ritual, Politics, and the City in Fatimid Cairo, p45.

<sup>(</sup>۱۲۱) ابن خلكان: وفيات الأعيان، ج۱، ص ۳۷۹؛ المقريزي: اتعاظ الحنفا، ج۱، ص ۱۱۹؛ إدريس عماد الدين: تاريخ الخلفاء الفاطميين، ص ۱۸۶؛ ابن تغرى بردى: النجوم، ج٤، ص٣٣؛ حسن إبراهيم حسن: الفاطميون في مصر، ص ١٢١؛ خطاب عطية على: التعليم في مصر، ص ١٠١؛

Stanley Lane Pool: A History of Egypt in the Middle Ages, London, 1914, p103-104. "

(۱۲۷) ابن ظافر: أخبار الدولة المنقطعة، ص١٢٠؛ النويري: نهاية الأرب، ج٢٨، ص٢١١؛ الدواداري: كنز الدرر، ج٦، ص٢٧٩؛ المقريزي: الخطط، ج٤، ص ٣٩١؛ اتعاظ الحنفا، ج٢، ص٤٥؛ أحمد كامل محمد صالح: مصر بين المذهب السني والمذهب الموريزي: الخطط، ج٤، ص ١٧٢؛ أحمد مختار العبادي: في التاريخ العباسي والفاطمي، ص٢٨٨: ٢٨٩؛ آدم متز: الحضارة الإسلامية، ج١، ص ١٠٠١؛ أيمن فؤاد سيد: الدولة الفاطمية، ص ١٠٠؛ جمال محمد إسماعيل محمود: العلاقة بين العباسيين والفاطميين، ص ٣٥٠؛ مراد خليفة المختار كورة: دور علماء أهل السنة، ص ١٢٧.

<sup>(</sup>۱۲۸) الأنطاكي (ت ٤٥٨ه): تاريخ الأنطاكي "المعروف بصلة تاريخ أوتيخيا"، تحقيق عمر عبد السلام تدمري، جروس برس، طرابلس، لبنان، ١٩٩٠م، ج١، ص ٢٥٦؛ ابن ظافر: أخبار الدول المتقطعة، ص ١٢٠؛ ابن خلكان: وفيات الاعيان، ج٥، ص ٢٩٠؛ النويري: نهاية الأرب، ج٢٨، ص ٢١١؛ أيمن فؤاد سيد: الدولة الفاطمية، ص ١٠١؛ حسن إبراهيم حسن: الفاطميون في مصر، ص ١٨٠.

۱۰۹۶) – سنة ٤٧٨هـ أعاد إحياء هذه السياسة العدائية بإعادة النقوش التي تتضمن لعن الصحابة على جدرانه (١٣٠)، ومن المؤسف استجابة بعض الناس لذلك (١٣١).

وفى ظل هذه التغيرات الظاهرة، حرص الفاطميون على ترسيخ منهجهم العقدي عبر فرض تدريس مناهج التعليم الإسماعيلي داخل جامع عمرو، وتحويله إلى منبر للدعوة الإسماعيلية (۱۳۲) فقد جلس في حلقاته عدد من دعاتهم يُفتون ويدرّسون كتبهم العقائدية، ومن أبرزها كتاب "الاقتصار" للقاضي النعمان، و"الرسالة الوزيرية" ليعقوب بن كلس (ت۳۰ هم/ ۹۹ م) (۱۳۳)، التي أصبحت في فترات متفرقة مصدرًا رسميًا للفتوى به (۱۳۴) وأصبح للقاضي النعمان (۱۳۰) دروسًا منتظمة فيه، وتابع أبناؤه وأحفاده هذا النهج، معتمدين على كتب آبائهم، وفي مقدمتها "دعائم الإسلام" (۱۳۳)، ورغم هذا التغلغل، حافظ أهل السنة على حضورهم، وواصلوا عقد حلقاتهم ودروسهم به، إذ وجدت فيه أكثر من مائة حلقة علمية للفقهاء والمحدثين بالمسجد منها حلقة الحبال الذي أقام في المسجد دروسا في علم الحديث وإلقائه على الطلاب دلالة على استمرار المقاومة السنية به (۱۳۷).

ومن أبرز أدوات الفاطميين في إحكام سيطرتهم وفرض مذهبهم في سياق التهميش، استحداث منصب "داعي الدعاة" (۱۲۸) الذي أسند إليه منذ عهد العزيز بالله (ت٣٨٦هـ/٩٩٦م) إدارة النشاط العلمي والدعوي بشكل مباشر وإخضع الجامع العتيق لرقابة صارمة (١٣٩). حيث خُصّ هذا المنصب بصلاحيات واسعة، منها الإشراف على الخطب، والدروس، والفتاوى، وكان يتعاون معه اثنا عشر نقيبًا وعدد من النواب في مختلف المدن المصرية، مما أتاح له بسط نفوذه على أغلب المؤسسات الدينية، -بما فيها جامع عمرو - (١٤٠٠). وقد تولى هذا المنصب بداية القاضى النعمان بن محمد، المؤسس الحقيقى لبنية الدعوة الفاطمية، وحرص الخلفاء الفاطميون على أن يتقلده

<sup>(</sup>۱۳۰) المقريزى: المقفى، ج٢، ص٣٩؛ جمال محمد إسماعيل محمود: العلاقة بين العباسيين والفاطميين، ص٣٥٢؛ خضر أحمد عطا الله: الحياة الفكرية، ص٧٨.

<sup>(</sup>۱۳۱) لعنوا أبا بكّر وعمر وعثمان بل والصحابة أمثال طلحة والزبير ومعاوية وعمرو بن العاص ممن قاتلوا على بعد مقتل عثمان. حسن إبراهيم حسن: الفاطِميون في مصر، ص١٧٩.

<sup>(</sup>١٣٢) وليد أحمد حمود: أوضاع الهل السنة، ص١٤٤.

<sup>(</sup>۱۳۳) أبن خلكان: وفيات الأعيان، ج٧، ص٧٦وما بعدها؛ خالد بن عبد الرحمن: الحياة العلمية، ص١٣٨؛ خطاب عطية: التعليم في مصر، ص١٠٥؛ الشريف يحيى بن حمزة: الحياة التعليمية، ص٢٧؛ على حسنى الخربوطلى: العزيز بالله الفاطمي، دار الكتاب العربي للطباعة، (د.ت)، ص٥٦؛ مراد خليفة المختار كورة: دور علماء أهل السنة، ص١١٩،١١٨.

يعقوب بن كلس: أصله يهودي ولد ببغداد جاء لمصر سنة (٣٣١ه/٩٤٢م) وأعلن إسلامه بالجامع العتيق سنة (٣٥٦ه/٩٦٩م)، ومع دخول الخليفة المعز لدين الله الفاطمي لمصر ترقى في المناصب حتى وصل للوزارة سنة (٣٦٨ه/٩٧٩م). ابن عبد الظاهر (٣٦٢هه/١٩١٩م)، الروضة البهية الزاهرة في خطط المعزية القاهرة، تحقيق أيمن فؤاد سيد، الدار العربية للكتاب، القاهرة، ١٩٩٦م، ص٥٢ وما بعدها؛ العينى(ت٥٥٥ه): السيف المهند في سيرة الملك المؤيد "شيخ المحمودي"، تحقيق محمد علوي شلتوت ومحمد مصطفى زيادة، ط٢، دار الكتب المصرية، القاهرة، ١٩٩٨م، ص٥٥٠.

<sup>(</sup>أُ ١٣٠٠) ابن خلكان: وفيات الأعيّان، ج٧، ص ٢٩؛ وليد أحمد حمود: أوضاع أهل السنة، ص ٣٧٦.

<sup>(</sup>١٣٥) هو أبو حنيفة النعمان المغربي ت٣٦٣ه وينسب إلى قبيلة تميم ويطلق عليه أبو حنيفة الشيعة دخل في خدمة عبيد الله المهدى ٣١٣ه وألف في المذهب الإسماعيلي ثم تولى القضاء في عهود القائم والمنصور والمعز ثم أصبح قاضيًا للقضاة. خضر أحمد عطا الله: الحياة الفكرية، ص٤٤ هامش٢٣.

<sup>(</sup>١٣٦) ابن حجر العسقلاني: رفع الإصر ، ص٢٨:٢٨٣؛ هاينز هالم: الفاطميون وتقاليدهم في التعليم، ص٧٨:٧٧.

<sup>(</sup>۱۳۷) أحمد فكرى: مساجد القاهرة، ج٢، ص١٣٧؛ خالد بن عبد الرحمن: الحياة العلمية، ص١٣٨؛ سعاد ماهر: مساجد مصر، ج١، ص٣٧؛ على حسن الخربوطلى: العزيز بالله ص٤٤؛ وليد أحمد حمود: أوضاع أهل السنة، ص٣٧٦؛ يوسف أحمد: المحاضرات الأثابة، ص١٩٧٠.

<sup>(</sup>١٣٨٠) كان داعى الدعاة يلى قاضى القضاة في الرتبة ويتزيا بزيه في الباس وغيره وكان يأخذ العهد على من ينتقل إلى المذهب الشيعي. القلقشندي: صبح الأعشى، ج٣، ص٤٨٧؛ المقريزي: الخطط، ج٢، ص١٩وما بعدها؛ جمال بدوي: الفاطمية دولة التفاريح، ص٨٢؛ خطاب عطية: التعليم في مصر، ص٩٠هامش٢؛ رغد حميد ساجت مجرن الجنابى: الخلافة الفاطمية، ص١٣٣؛ سعاد ماهر: مساجد مصر، ج١، ص٢٣١؛ محمد أبو الفضل عصمان على: سياسة الفاطميين، ص٤٥٢.

<sup>(</sup>١٣٩) جمال بدوي: الفاطمية دولة التفاريح، ص٨٢؛ سعاد ماهر: مساجد مصر، ج١، ص٢٣١.

<sup>(</sup>۱٤٠) الْقَلَقَسْنَدي: صبح الْأعشى، جَبَّ، ص٤٨٧؛ أيمن فؤاد سيد: الدولة الفاطمية، ص٢٧٧:٢٧٦؛ حسن إبراهيم حسن: تاريخ الإسلام، جَبَّ، ص٢١١؛ عبد الحليم عوبس: الدولة الفاطمية الإسماعيلية، ص٩٣.

كبار علماء الشيعة من المتبحرين في مذاهب أهل البيت، لضمان نشر عقيدة الدولة بصورة منهجية داخل الأوساط العامة والعلمية (۱٤١).

أثارت هذه السياسات استياء المصريين والعلماء من محدثي وفقهاء السنة لما اقترن بها من اعتداءات (٢٠١١)، خلّفت موجات من السخط الشعبي خاصة من رواد الجامع الذين رأوا في هذه الممارسات تهديدًا لهويتهم ومكانة المسجد كمرجعية دينية سنية. وقد بلغت هذه الممانعة ذروتها في واقعتين بارزتين: الأولى سنة ٤٩٣ه، عندما تعرّض القاضي الحسين بن النعمان (٢٠١٠). للاعتداء بالضرب داخل الجامع، بسبب إصراره على فرض شعائر شيعية به، مما دفع بالحاكم لاتخاذ إجراءات أمنية مشددة لحمايته أثناء حضوره للصلاة (٢٠١٠)، والثانية في سنة (٢١١هه/ ٢٠٠١م)، حين دخل أتباع حمزة بن علي الزوزني (٥١٠) إلى الجامع واعتلوا منبره مجاهرين بألوهية الحاكم، فقابلهم المصلين برد فعل شعبي حاسم قاموا بالتكبير وطردوهم من المسجد وتتبعوهم حتى قضوا عليهم خارجه (٢٠١٠). وقد مثلت هذه الواقعة ذروة المقاومة الشعبية لاختراق المسجد، مؤكدة أن جامع عمرو ظلّ منبرًا لهوية السنية، وحصنًا في مواجهة مشروع التشيّع الفاطمي المدعوم من الدولة (١٤٠٠).

صاحب ذلك أولى خطوات التهميش غير المباشر: التي اتخذت مسار موزاي للتهميش المباشر وتمثلت في:

أولًا: استحداث مؤسسات جديدة ورفع مكانتها لتشكل مرجعية مذهبية شيعية بديلة تدين بالولاء للدولة (١٤٠١) وذلك إدراكا منها بأن السيطرة على البنية الدينية والمعرفية لا تكتمل إلا بامتلاك مؤسساتها. ولهذا الغرض، أنشأ جوهر الصقلي مدينة القاهرة لتكون العاصمة السياسية والدينية للدولة، وفصلها عن الفسطاط ذات الأغلبية السنية، وأسس بها الجامع الأزهر ليكون الحاضنة الكبرى للمذهب الإسماعيلي. وبافتتاحه رسميًا وإقامة صلاة الجمعة به سنة (٣٦١هـ/٩٧٢م)، أُسندت إليه شريعة دينية كانت حكرًا على جامع عمرو (١٤٠٩) وأكد هذا التوجه دخول الخليفة

<sup>(</sup>١٤١) خضر أحمد عطا الله: الحياة الفكرية، ص٧٥؛ محمد جمال الدين سرور: تاريخ الدولة الفاطمية، ص٧٦.

<sup>(</sup>١٤٢) عبد الحليم عويس: الدولة الفاطمية الإسماعيلية، ص٩٧؛ محمد جمال الدين سرور: تاريخ الدولة الفاطمية، ص٧٧.

<sup>(</sup>١٤٣) عن ترجمته انظر الكندي: الولاة والقضاة، ص٥٩٦.

<sup>(</sup>١٤٤) المقريزي: اتعاظ الحنفا، ج٢، ص٤٤؛ ابن حجر العسقلاني: رفع الإصر، ص١٤١:١٤١.

ندب الحاكم جماعه من شيوخ الاضياف يركبون معه إلى كل مجلس في جماعه من الخاصة وأمر أصحاب سيوف الحلي بالمشي بين يديه في كل يوم فكان إذا حضر إلى الجامع العتيق وقام يصلي وقف جماعه الأضياف صفا خلفه يسترونه ولا يصلي أحد منهم حتى يفرغ من صلاته ويعود إلى مجلسه فإذا جلس في مجلسه كانوا قيامًا عن يمينه وشماله. المقريزي: اتعاظ الحنفا، ج٢، ص٤٩.

<sup>(</sup>١٤٠٠) ظهر في عهد الحاكم بأمر الله طائفة من الدعاة يدعون إلى ألوهيته ومنهم داع عجمي يسمى محمد بن إسماعيل ويلقب بالدرزي ظهر ٨٠٤ه، وكذلك حمزة ابن على الزوزني من بلاج فارس ظهر ٨٠٤ه، بالقاهرة واتصل بخدمة الحاكم فأنعم علية فأتصل بالناس ودعاهم لتأليه الحاكم للمزيد انظر ابن حجر العسقلاني: رفع الإصر ص٧٤؛ ابن تغرى بردى: النجوم ج٤، ص١٨٥:١٨٤.

<sup>(</sup>۱٤٦) الأنطاكي: تاريخ الأنطاكي، ج١، ص٤٣، ٣٤، ابن حجر العسقلاني: رفع الإصر ص٤٧؛ آبن تغرى بردى: النجوم ج٤، ص٤١ه. ١٨٥: ١٨٥ رغد حميد ساجت: الخلافة الفاطمية، ص٤٠؛

O'Leary, De Lacy, A Short History of the Fatimid Khalifate, London, 1923, p.176:179. والقاطمي، ص١٨٩؛ محمد جمال الدين سرور: تاريخ الدولة الفاطمية، ص١٩٨٠ محمد جمال الدين سرور: تاريخ الدولة الفاطمية، ص١٩٨٠ محمد جمال الدين سرور: تاريخ العباسي والفاطمية، ص١٩٨٠ محمد جمال الدين سرور: تاريخ الدين سرور: تاريخ العباسي والفاطمية، ص١٩٨٠ محمد جمال الدين العباسي والفاطمية وال

محمد عبد الله عنان: الحاكم بأمّر الله، ص٢٠٣وما بعدها. " (١٤٨) جمال بدوى: العامية، ص٥؛ فتوح حامد أحمد: الحياة السياسية، ص٧٠٠. حمال بدوى: الفاطمية دولة التفاريح، ص٢١؛ خالد بن عبد الرحمن: الحياة العلمية، ص٥٠؛ فتوح حامد أحمد: الحياة السياسية، ص٧٠٢.

<sup>(</sup>١٩٩٩) الدوادارى: كنز الدرر، ج٦، ص١٣٩؛ ابن تغرى بردى: النجوم، ج٤، ص٣٣؛ رغد حميد ساجت: الخلافة الفاطمية، ص٢٠؛ على حسنى الخربوطلى: العزيز بالله، ص٤٥؛ على محمد الصلابي: صلاح الدين الأيوبي وجهوده في القضاء على الدولة الفاطمية وتحرير بيت المقدس، دار المعرفة، بيروت، لبنان، ٢٠٠٨م، ص١٥٥.

كان الخليفة يخطب بجامع عمرو بن الخطاب جمعة وجامع ابن طولون جمعة والجامع الأزهر جمعة والجامع الحاكمي جمعة. ابن خلاون: العبر، ص١٠٤؛ السيوطي: حسن المحاضرة، ج٢، ص٢٥٢،٢٥١؛ أحمد عبد الرازق أحمد: تاريخ وآثار مصر، ص١١٠٤؛ خضر أحمد عطا الله: الحياة الفكرية، ص١١٠٤٧؛ خضر أحمد عطا الله: الحياة الفكرية، ص١١٠٤٧؛ خطاب عطية على: التعليم في مصر، ص٠٩؛ الشريف يحيى بن حمزة الوزنة: الحياة التعليمية، ص٢٩؛ محمد أبو الفضل عصمان على: سياسة الفاطميين، ص٢٤؛ ملك أحمد حمود: أوضاع أهل السنة، ص١١٢:١١١.

اختص جامع عمرو دون غيره من مسجد مصر انه الجامع الوحيد الذي كان الخلفاء والسلاطين والولاة والأمراء يصلون فيه الجمع اليتيمة في أخر رمضان وشاع هذا التقليد منذ الدولة الفاطمية فقد كان الخليفة يركب للاحتفال برؤيا شهر رمضان ثم يستريح أول جمعة منه فإذا كانت الجمعة الثانية أداها في الجامع الحاكم والثالثة في الجامع الأزهر الرابعة صدرت الأوامر بأدائها في جامع=

"المعز لدين الله" مصر من الإسكندرية سنة ٣٦٢ه متجهًا إلى القاهرة دون المرور بالفسطاط، رغم تهيئة أهلها لاستقباله، مما عنى تفضيل العاصمة الجديدة بوصفها دار الخلافة الشيعية، وتهميش كل ما له صله بالمرجعية السنية (١٠٠).

وليس أدل على ذلك من استمر الدولة بحكامها ووزرائها على مدار العصر الفاطمي بإنشاء المزيد من المساجد، مثل جامع الحاكم بأمر الله، وجامع راشدة، وجامع المقس<sup>(١٥١)</sup>، وتحويلها إلى مراكز دعوية لنشر مذهبها<sup>(١٥١)</sup>وامتدادا لهذ النهج توسّعت الدولة في بناء مؤسسات ثقافية ضخمة أبرزها دار الحكمة (٩٩٥ه/ ٥٠٠٥م)، ودار العلم (٤٠٠ه/ ١٠١٠م)، اللتان خُصّصتا لنشر الفكر الإسماعيلي، وشهدتا ازدهارًا ملحوظًا في حركة التأليف الشيعي (١٥٠٠) لا سيما مع بروز أعلام مثل القاضي النعمان، الذي وضع كتابه الشهير "شرح الأخبار"، مسهمًا بمحتواه في توظيف الحديث النبوي الإثبات مشروعية الإمامة الفاطمية (١٥٠٠) كما أنشئت خزائن ضخمة في القصور (٥٠٠) والمساجد، ضمّت آلاف المجلدات فقد احتوت مكتبة القصر وحدها على أكثر من أربعين خزانة (١٥٠١).

في المقابل، لم تقف النخبة السنية موقف المتفرج، بل نشط عدد من العلماء والمحدثين في جمع وتصنيف الأحاديث، وأسسوا مكتبات شخصية ضخمة، عُرفت بقيمتها المعرفية وغناها بالمخطوطات حتى غدت مكتبات بعضهم الخاصة تضاهي خزائن القصور الفاطمية من حيث الكم والقيمة مثل مكتبة الحافظ أبي إسحاق الحبال التي قُدرت محتوياتها بأكثر من ٥٠٠ قنطار "وقد أشار عليه طلابه بترتيب مكتبته في خزانة مستقلة، فاعتذر قائلًا "إن ترتيبها يتطلب مساحة تعادل جامع عمرو بن العاص"(١٥٧).

=عمرو بن العاص فيقوم الأهالي بعمل الزينات حتى في جامع عمرو واتخذت عادة حتى١٩٥٢م. سعاد ماهر محمد: مساجد مصر، ج١، ص٧٦؛ محمد عبد الله عنان: الحاكم بأمر الله، ص١٦٤.

ج۱، ص۲۷؛ محمد عبد الله عنآن: الحاكم بأمر الله، ص ١٦٤. (١٥٠) ابن ظافر: أخبار الدول المتقطعة، ص ١٠٠؛ الذهبي: تاريخ الإسلام، ج٢٦، ص ٢٤٩؛ المقريزي: اتعاظ الحنفا، ج١، ص ١٣٤؛ إدريس عماد الدين: تاريخ الخلفاء الفاطميين، ص ٢٧٦؛ على مبارك (ت ١٣١١هـ): الخطط التوفيقية الجديدة لمصر القاهرة ومدنها وبلادها القديمة والشهيرة، المطبعة الأميرية، القاهرة، (د.ت)، ج١، ص٥؛ حسن إبراهيم حسن: الفاطميون في مصر، ص ١١٥؛ على محمد الصلابي: الدولة الفاطمية، ص ٦٨.

(۱<sup>۰۱)</sup> ابن خلكان: وفيات الأعيان، ج٥، ص٢٩٦؛ ابن عبد الظاهر، الروضة البهية، ٦٨ وما بعدها؛ القلقشندي: صبح الأعشى، ج٣، ص٣٦٤ وما بعدها، ابن دقماق: الانتصار، ص٧٨؛ المقريزي: الخطط، ج٤، ص١٠٧ وما بعدها؛ صفاء شكري نظير على: رحلة علماء المشرق، ص٣٨٤؛ على حسنى الخربوطلى: العزيز بالله، ص٥٥.

(۱۰۲) المقريزى: الخطط، ج٤، ص٧٠١ وما بعدها؛ السيوطي: حسن المحاضرة، ج٢، ص٢٥٤:٢٥٣؛ أحمد عبد الرازق أحمد: تاريخ وآثار مصر، ص٢٣٠؛ خالد بن عبد الرحمن: الحياة العلمية، ص٢٤١ ١٣٧:١٣٦، خليل صفاء، سواحلية لطيفة: الحركة العلمية، ص٤١٠؛ فتوح حامد أحمد: الحياة السياسية، ص٢٤١ وما بعدها؛ مراد خليفة المختار كورة: دور علماء أهل السنة، ص١٢٠ ١٢٠ محمد عبد الله عنان: الحاكم بأمر الله، ص١٥٤؛ وليد أحمد حمود: أوضاع أهل السنة، ص١١٣.

النجوم، ج٤، ص٣٢٣هامش٣؛ جمال بدوي: الفاطمية دولة التفاريج، ص٣٠؛ المقريزى: الخطط، ج٦ ص٠٠٠وما بعدها؛ ابن تغرى بردى: النجوم، ج٤، ص٣٠٠هامش٣؛ جمال بدوي: الفاطمية دولة التفاريج، ص٣٠١وما بعدها؛ جمال محمد إسماعيل محمود: العلاقة بين العباسيين والفاطميين، ص٣٧٧ وما بعدها؛ خليل صفاء، سواحلية لطيفة: الحركة العلمية، ص٥٠؛ رغد حميد ساجت: الخلافة الفاطمية، ص٣٠٠؛ صفاء شكري نظير على: رحلة علماء المشرق، ص٣٧٧؛ مساعد جابر سالم العنزي، مريم إبراهيم محمد الكندري: التغيرات السياسية والمذهبية في مصر في العصرين الفاطمي والأيوبي وأثارها في انتقال العلماء الفرس إليها (٣٥٨–١٢٥٠م)، مجلة كلية الأداب، جامعة الإسكندرية، المجلد٧٣، العدد١١٤، اكتوبر ٢٠٢٣م، ص٦؛ هاينز هالم: الفاطميون وتقاليدهم، ص١٦، وما بعدها؛

Lane-Poole, Stanley, A History of Egypt in the Middle Ages, London, 1914, p.130.

(١٥٤) محمد جمال الدين سرور: تاريخ الدولة الفاطمية، ص١٥٧؛ منال محسن سلمان الشويلي: الروابط الثقافية بين السنة والشيعة في العهد الفاطمي (١٩٥١-٣٦٦هـ)، أوراق ثقافية مجلة الآداب والعلوم الإنسانية، لبنان، بيروت، العدد٣٠، ٢٠٢٤م، ص٣٩٠:٣٩. و(١٥٥) أحضر المعز الآلاف من كتبه من المغرب، ومن اهم خزائن الكتب خزانة القصر الفاطمي في القاهرة وكانت تضم ٢٠ الف مجلد. وظلت مزدهرة حتى تعرضت للنهب اثناء الشدة المستنصرية ٢٥١-٢١٤ه، وعادت بعد زوال الشدة لازدهارها بعد ضم الخزانة الفاهية إليها وتشمل ٥٠٠ ألف كتاب. خالد بن عبد الرحمن: الحياة العلمية، ص١١١١١١٦.

(١٥٦) أيمن فؤاد سيد: الدولة الفاطمية، ص٣٨٦؛ حسن إبراهيم حسن: الفاطميون في مصر ، ص١٣٥؛ خطاب عطية على: التعليم في مصر ، ص٢٣:١٣٢؛ الشريف يحيى بن حمزة الوزنة: الحياة التعليمية، ص٣٢:٣١؛ مساعد جابر سالم العنزى، مريم إبراهيم محمد الكندري: التغيرات السياسية، ص٦٠.

(۱۵۷) الذهبي: سير أعلام النبلاء، ج١٨، ص٤٩٩؛ خالد بن عبد الرحمن: الحياة العلمية، ص١٢٢.

ثانيا: تخصيص الدعم المالي للمؤسسات الدينية الشيعية من أبرز التحديات غير المباشرة التي شهدتها المؤسسات الدينية السنية وعلمائها من فقهاء ومحدثين، حيث تبنّت الدولة سياسة مالية مدروسة لخدمة مشروعها الديني والفكري. فخُصّصت للمؤسسات الدينية الشيعية وفي مقدمتها الأزهر أوقاف سخية بلغت في عهد الحاكم بأمر الله نحو ١٧٦٠ دينارًا سنويًا، لتغطية نفقاته، من رواتب، وفرش، وإنارة (١١٥٨، بالإضافة لرواتب العاملين فيه وحرص الخلفاء، لا سيما الحاكم والمستنصر والحافظ لدين الله(٢٥٠٤هه/١١٠٠٩) (١٥٠١م) (١٥٠١على تجديده وتأثيثه، وتزُويّده بتنور كبير وقناديل فضية خاصة سنة (٢٠٤هه/١٠١م) (١٦٠١م) ممل هذا الدعم المؤسسات الثقافية وأبرزها دار الحكمة، التي تأسست على طراز معماري مميز، ففُرشت وزُيّنت، وعيّن بها خدم وخزان وفراشون، وامتد الأمر إلى توفير الأدوات الكتابية بها (١٦٠١م).

كما تم توجيه الدعم المالي أيضًا لاستقطاب العلماء بما فيهم علماء الحديث وربطهم بالمؤسسات الرسمية وتكليفهم بتدريس المقررات الإسماعيلية من خلال منحهم الرواتب والهبات بصفة منتظمة على النقيض من جامع عمرو الذي قامت دروسه على جهود فردية تطوعية (١٦٢) مما قلص من قدرته التنافسية في ظل الرعاية الرسمية الكثيفة التي حظي بها الأزهر. وقد بلغ هذا الدعم ذروته في عهد العزيز بالله(ت٣٨٦هـ/٩٩م)، حين وسّع الوزير يعقوب بن كلس(ت٣٨٠هـ/٩٩م) النشاط العلمي بالأزهر، ورتب أرزاقًا لـ ٣٧ فقيهًا إسماعيليًا (١٢٠) كما بالغ الحاكم بأمر الله في تكريم العلماء، فخصص للفقهاء والقراء والغرباء المقيمين بالمساجد رواتب دائمة، وأمر بمنح مكافآت مالية لمن يحفظ كتب الدعوة الإسماعيلية مثل "دعائم الإسلام" و"مختصر الوزير يعقوب بن كلس"، كما شجّع المناظرات بين العلماء في دار الحكمة، وكان يحضرها بنفسه، ويغدق على المتناظرين بالعطايا والخلع الثمينة (١٦٤).

ورغم ما يبدو من إهمال كلي للمؤسسات السنية، إلا أن السلطة الفاطمية قدّمت دعمًا محدودًا لبعض المساجد السنية، بدافع سياسي دعوي لاستمالة علمائها. فقد تم إحصاء ٨٣٠ مسجدًا في عهد الحاكم ليس لها دخل، وخُصّص لها تمويل شهري بلغ ٩٢٢٠ درهمًا أي بمقدار ١٢ درهم لكل مسجد (١٦٥) كما نال جامع عمرو دعمًا رمزيًا محدودًا مقارنة بالأزهر تمثل في تجديده تزويده ببعض المصاحف والقناديل مع بعض الأوقاف والعطايا وتنور من

<sup>(</sup>۱۰۸) السيوطي: حسن المحاضرة، ج٢، ص٢٥١؛ أحمد عبد الرازق: تاريخ وآثار مصر، ص٢٢٢وما بعدها؛ حسن إبراهيم حسن: الفاطميون في مصر، ص٢٦٢وما بعدها؛ خضر أحمد عطا الله: الحياة الفكرية، ص١١٤: ١١٥:١١؛ سعاد ماهر: مساجد مصر، ج١، ص٢١٢؛ الشريف يحيى بن حمزة الوزنة: الحياة التعليمية، ص٣٠؛ وليد أحمد حمود: أوضاع أهل السنة، ص١١٣. (١٥٩) النويري: نهاية الارب، ج٢٨، ص١١٢.

<sup>(</sup>١٦٠) السيوطي: حسن المحاضرة، ج٢، ص ٢٥١؛ حسن إبراهيم حسن: الفاطميون في مصر، ص ٢٦٢وما بعدها؛ خضر أحمد عطا الله: الحياة الفكرية، ص ١١٤:١١٤ سعاد ماهر: مساجد مصر، ج١، ص ١٧٢؛ الشريف يحيى بن حمزة الوزنة: الحياة التعليمية، ص ٣٠؛ وليد أحمد حمود: أوضاع أهل السنة، ص ١١٣٠.

<sup>(</sup>١٦١) محمد عبد الله عنان: الحاكم بأمر الله، ص١٥٥،١٥٤.

<sup>(</sup>١٦٢) أحمد كامل محمد: مصر بين المذهب السني والمذهب الإسماعيلي، ص١٦٨:١٦٧؛ سعاد ماهر: مساجد مصر، ج١، ص١٧٢وما بعدها.

<sup>(</sup>١٦٣) القلقشندي: صبح الأعشى، ج٣، ص٣٦٧؛ المقريزي: الخطط، ج٤، ص٤٩؛ أحمد عبد الرازق: تاريخ واثار مصر، ص٢٢٢؛ أحمد مختار العبادي: في التاريخ العباسي والفاطمي، ص٢٨٢؛ أيمن فؤاد سيد: الدولة الفاطمية، ص٤٣٨؛ حسن إبراهيم حسن: تاريخ الإسلام، ج٣، ص٤٢٢؛ الشريف يحيى بن حمزة الوزنة: الحياة التعليمية، ص٢٩؛ عبد الحليم عويس: الدولة الفاطمية، ص٤٩؛ على حسنى الخربوطلى: العزيز بالله، ص٢١١؟ محمد إسكندراني: المدرسة والدولة، ص١١٥٠؛ محمد جمال الدين سرور: تاريخ الدولة الفاطمية، ص٤٥١؛ محمد حسن الأعظمي: عبقرية المصريين، أضواء على الفكر والتاريخ الفاطمي، دار مكتبة الحياة، القاهرة، (د.ت)، ص٨٤، مراد خليفة المختار كورة: دور علماء أهل السنة، ص٢١٠؛

Hamdani, Abbas, "Evolution of the Organisational Structure of the Fatimid Da'wah: The Yamani and Persian Contribution," Arabica, Cambridge University, vol. III, 1967, P.85.

<sup>(</sup>۱۱۶) المقريزى: الخطط، ج٤، ص٣٩٩؛ أحمد كامل محمد صالح: مصر بين المذهب السني والمذهب الإسماعيلي، ص٣٩١؛ بدر نهار الديحانى: العلاقة بين العباسيين والفاطميين، ص٣٥٢؛ بدر نهار الديحانى: العلاقة بين العباسيين والفاطميين، ص٣٥٢؛ محمد عبد الله عنان: الحاكم بأمر الله، ص١٥٥١، محمد كمال شبانه: الازدهار الاجتماعي، ص٢٠١؛ وليد أحمد حمود: أوضاع أهل السنة، ص٢٠٠.

<sup>(</sup>١٦٥) آدم متز: الحضارة الإسلامية، ج٢، ص١٠٣؛ خطاب عطية: التعليم في مصر، ص٩٣.

الفضة كما أطلق ألفى دينار لعمارته سنة (٣٨٧هـ/٩٩٧م) (١٦٦) وإزاء ذلك شهدت الفسطاط تراجعًا عمرانيًا وتعليميًا، وانصرافًا تدريجيًا من قِبَل الأهالي نحو القاهرة مما انعكس سلبا على جامع عمرو ودوره التعليمي (١٦٧).

هذا وقد اتخذت التحديات أشكال أخرى تمثلت في التضييق على رموز أهل الحديث وفرض العزلة، خاصة في مراحل اشتداد النزعة العقدية لدى بعض الخلفاء. وقد اتخذ هذا التضييق صور متعددة منها منع العلماء من إصدار الفتاوى وفق المذاهب السنية، لا سيما المالكي، كما حدث سنة (٤١٦هـ/٢٠٥م) حين أمر الظاهر لإعزاز دين الله(٤١١-٤٣٧هـ/٢٠١مم) بنفي فقهاء المالكية من مصر (١٦٨)، كما شمل التضييق تتبع كبار المحدثين وإقصائهم عن مجالس الرواية، كما في حالة المحدث إبراهيم بن سعيد الحبال، الذي مُنع من التحديث منذ سنة ٤٧٦هـ، وأُجبر على حضور دروس أحد دعاة الروافض (١٦٩) القادمين من حلب، مع تهديده بالعقوبة إن خالف، وهو ما أدى إلى تقليص أثره العلمي، رغم شهرته الواسعة في الداخل والخارج ولم يُسمح له بالتحديث مجددًا حتى وفاته (١٢٠٠)، وقد حاول الحافظ أبو على الصدفي (ت٤١٥هـ/ ١١٠٠م) (١٢١هـ). الحصول على إجازته، فلم يوافقه الحبال إلا لفظًا، عندما علم أنه أندلسي جاء الحج وذلك خوفًا من الملاحقة (١٢٠٠).

وارتبط التضييق أيضًا بالعقوبات الجسدية، التي وإن لم تصرح المصادر بحالات للعلماء المحدثين إلا أنها نالت من أتباعهم فتذكر أنه قد جلد رجل سنة (٣٨١ه/٩٩م) لحيازته نسخة من الموطأ للإمام مالك<sup>(١٧٣)</sup>، وضرب ثلاثة عشر رجلًا وشهروا على الجمال وحبسوا ثلاثة أيام سنة (٣٩٣ه/١٠٠٠م) بسبب اتباعهم السنة وصلاتهم الضحى بجامع عمرو<sup>(١٧٢)</sup>، أما عقوبة القتل في الغالب كانت مُستبعد من سياسات الدولة- باستثناء فترة حكم الحاكم بأمر الله- لتجنب تحويل الضحايا إلى رموز مقاومة إلا أن هناك بعض الحوادث الفردية، مثل مقتل المحدث

<sup>(</sup>۱۱۲۱) الدوادارى: كنز الدرر، ج٦، ص٢٦١؛ ابن دقماق: الانتصار، ق١، ص٦٨؛ آدم متز: الحضارة الإسلامية، ج٢، ص١٠٠؛ خطاب عطية: التعليم في مصر، ص١٣٣؛ خليل صفاء، سواحلية لطيفة: الحركة العلمية، ص٢٤؛ الشريف يحيى بن حمزة الوزنة: الحياة التعليمية، ص٢٤؛ الشريف يحيى بن حمزة الوزنة: الحياة التعليمية، ص٢٨٠١؛ عبد الله إبراهيم المصري: جامع عمرو، ص١٨٠١؛ محمد عبد الله: الحاكم بأمر الله، ص١٥٥،١٥٤. يذكر ناصر خسرو أن الحاكم بأمر الله اشترى جامع عمرو من أبنائه وكانوا قد ذهبوا إليه وقالوا: " نحن فقراء معوزون وقد بنى جدنا يذكر ناصر خسرو أن الحاكم بأمر الله اشترى حجاره ولبناته فاشتراه الحاكم بمائة ألف دينار وأشهد على ذلك كل أهل مصر ثم أدخل عليه عمارات كثيرة وعجيبة منها ثريا فضية ...الخ" ناصر خسرو: سفر نامة، ص١١٨،١١٧؛ لا اعلم مدى صحة ما ذكره ولكنى اشرت اليها لتكون موضع للتحقيق من قبل الباحثين.

<sup>(</sup>١٦٧) القلقشندي: صبح الأعشى، ج٣، ص٣٣٧؛ وليد أحمد حمود: أوضاع أهل السنة، ص١٢٨،١٢٩.

<sup>(</sup>١٦٨) المقريزي: الخطط، ج٢، ص١٩٢؛ المقريزي: اتعاظ الحنفا، ج٢، ص١٧٥؛ جمال محمد إسماعيل محمود: العلاقة بين العباسيين والفاطميين، ص٢٥٣؛ خطاب عطية على: التعليم في مصر، ص٩٧؛ عبد المجيد أبو الفتوح بدوي: التاريخ السياسي والفكري للمذهب السني في المشرق الإسلامي من القرن الخامس الهجري حتى سقوط بغداد، دار الوفاء، المنصورة، ١٩٨٨م، ص٤٥٢؛ على محمد الصلابي: الدولة الفاطمية، ص٢٧؛ وليد أحمد حمود: أوضاع أهل السنة، ص١٦٠.

<sup>(</sup>١٦٩) الرافضة أو الروافض تطلق على كل من غلا في مذهب الشيعة وأجاز الطعن في الصحابة للمزيد انظر ابن منظور: لسان العرب، باب (رفض)، ص١٦٩٠.

<sup>(</sup>۱۷۰) أحمد كأمل محمد صالح: مصر بين المذهب السني والمذهب الإسماعيلي، ص١٩٥؛ خالد بن عبد الرحمن: الحياة العلمية، ص٢١٢؛ على محمد الصلابي: الدولة الفاطمية، ص٧٢؛ مراد خليفة المختار كورة: دور علماء أهل السنة، ص١٣٩؛ وليد أحمد حمود: أوضاع أهل السنة، ص٢٠٢، ٣٥٩.

<sup>(</sup>۱۷۱) لم أقف له على ترجمة.

<sup>(</sup>۱۷۲) خالد بن عبد الرحمن: الحياة العلمية، ص٢١٢.

<sup>(</sup>۱۷۳) المقربزى: الخطط، ج٤ ص ٣٩٠؛ المقربزى: اتعاظ الحنفا، ج١، ص٢٧٣؛ بدر نهار الديحانى، أنور عودة عواد الخالدي: العلماء ودورهم في الحياة العامة، ص ٢٤؛ خطاب عطية على: التعليم في مصر، ص ١٤؛ خطاب عطية على: التعليم في مصر، ص ٩٧؛ عبد المجيد أبو الفتوح: التاريخ السياسي، ص ٢٥٤.

موطأ الإمام مالك من أصول كتب الحديث، وقد كان مالك امام محدثي المدينة في عصره وأول فقيه وجه أنظار المسلمين لضرورة الاعتماد على الحديث الشريف لقيام الفقه عليه. حسن إبراهيم حسن: تاريخ الإسلام، ج٤، ص٤٤٤؛

<sup>-</sup>O'Leary, De Lacy, A Short History of the Fatimid Khalifate, p.191 المقريزى: الخطط، ج٤ ص ٣٩٠؛ على محمد الصلابي: الدولة الفاطمية، ص ٧٠؛ وليد أحمد حمود: أوضاع أهل السنة، ص ١٥٣.

الجوهري ( $^{(1)}$  في فتنة طائفية سنة  $^{(1)}$ ه ومقتل ابن الدقاق  $^{(1)}$  لأنه صلى القيام بالناس بجامع عمرو  $^{(1)}$ ، وكذلك قتل رجاء بن أبي الحسين لصلاه التراويح في رمضان وقتل العديد من الرواة أو أصحاب الأخبار  $^{(1)}$ .

وقد دفعت هذه السياسات القمعية بعض الناس إلى مسايرة الواقع، فاختار بعضهم دراسة علوم المذهب الفاطمي اتقاءً للأذى  $^{(1)}$ ، في حين ظل بعضهم الأخر على ثباته ولجأ إلى تنظيم حلقات سرية في جامع عمرو بن العاص، الذي ظل معقلًا للعلم السني، وفي البيوت والمساجد الصغيرة  $^{(1)}$  ولم تنتهج الدولة الفاطمية اضطهادًا شاملًا ما لم يتضمن النشاط العلمي هجومًا مباشرًا على العقيدة الإسماعيلية أو دعوة سياسية معارضة، مما وقر هامشًا محدودًا من الحرية استثمره العلماء في نشر المذهب السني وتدريس الحديث النبوي  $^{(1)}$ ، وفي هذا السياق، برزت شخصيات استطاعت التكيف مع الوضع القائم، مع الحفاظ على عقيدتها، ومن أبرزهم المحدث الخلعي برزت شخصيات استطاعت التكيف مع الوضع لقائم، مع الحفاظ على عقيدتها، والأزدي  $^{(1)}$ ، والأزدي  $^{(1)}$ ، الذي ارتبط اسمه بمسجد لا يزال قائمًا حتى اليوم  $^{(1)}$ ، والأزدي  $^{(1)}$  والأزدي أقام علاقات محسوبة مع السلطة وتجنّب الخوض في المسائل العقدية. وقد أشار الذهبي إلى أن مواقفه المعتدلة جنّبته الاستئصال، مع قيامه بالاختباء لفترة، متبعا نظام التقية بعد مقتل إثنين من أصدقائه بسبب نشاطهم العلمي بدار الحكمة  $^{(1)}$ .

في مواجهة هذا التضييق، نشط علماء السنة في القيام برحلات علمية إلى المراكز الإسلامية في المشرق والمغرب، لاستقصاء للحديث النبوي واتصالًا بأسانيد أهل السنة (١٨٥) إذ أدركوا أن علم الحديث، أكثر العلوم تهديدًا لأصول العقيدة الإسماعيلية، فواصلوا التأليف والرحلة والرواية على نهج السلف، وانتجوا مصنفات ضخمة أشبه بدوائر معارف، مجددين بذلك البنية السنية المقاومة ثقافيًا ومعرفيًا (١٨٦١) بالرغم مساعي الدولة لم تفلح في كبح التلاقي العلمي والثقافي الذي حافظت عليه مصر باعتبارها وجهة بارزة للعلماء والطلاب من مختلف الأقطار (١٨٥١)، وقد ظل الجامع العتيق بالفسطاط بؤرة نشطة لعلوم الحديث، واستعاد جانبًا من حيويته في ظل تخفيف القبضة المذهبية منذ عهد الوزير الأفضل بن بدر الجمالي، مما أتاح لعدد من العلماء العودة إلى نشاطهم، كابن الحبال الذي استأنف دروسه في الحديث وتزايدت وفود العلماء من الأندلس والمغرب والمشرق، من أبرزهم مثل

<sup>(</sup>۱۷۵) لم أقف له على ترجمة.

<sup>(</sup>۱۷۲) لم أقف له على ترجمة.

<sup>(</sup>۱۷۷) ابن ظافر: الكواكب السيارة، ص١٣٤ وما بعدها؛ ابن سعيد المغربي: النجوم في حلى حضرة القاهرة، ص٧٢؛ أحمد كامل محمد صالح: مصر بين المذهب السني والمذهب الإسماعيلي، ص١٧٢.

<sup>(</sup>۱۷۸) ابن ظَافر: الكواكب السيارة، ص١٣٣؛ ابن سُعيد: النجوم الزاهرة ، ص٧٢؛ المقريزي: اتعاظ الحنفا، ج٢، ص٨٠. في عهد الحاكم قتل ابن رستم لصلاته للتراويح. ابن ظافر: الكواكب السيارة، ص١٣٤؛ محمد عبد الله عنان: الحاكم بأمر الله، ص١١٣.

<sup>(</sup>۱۷۹) المقريزي: الخطط، ج٤، ص٩٩٦؛ خضر أحمد عطا: الحياة الفكرية، ص٧٨؛ عبد المجيد أبو الفتوح: التاريخ السياسي، ص٤٥٢.

صور المركب الديحاني: العلماء ودورهم، ص٣٢:٣١؛ خضر أحمد عطا الله: الحياة الفكرية، ص١٤٩؛ منال محسن سلمان الشويلي: الروابط الثقافية، ص٣٩٢.

<sup>(</sup>١٨١) جمال محمد إسماعيل محمود: العلاقة بين العباسيين والفاطميين، ص ٣٦٤:٣٦٠.

<sup>(</sup>١٨٢) خضر أحمد عطا الله: الحياة الفكرية، ص١٤٧:١٤٦.

<sup>(</sup>۱۸۳) عياض: الغنية، ص١٣٤؛ ابن خُلكان: وفيات الاعيان، ج٣، ص٢٢٣؛ البغدادي: هدية العارفين، ج١، ص٥٨٩؛ الذهبي: تاريخ الإسلام، ج٢٨، ص١٨٨؛ السيوطي: طبقات الحِفاظ، ٤١١؛ ابن العماد: شذرات الذهب، ج٥، ص٥٤؛

<sup>(</sup>عُرَّهُ) الذَّهبي: تَذَكَرة الحفاظ، ج٣، صُرَّهُ ١٦٨:١٦؛ أيمن فؤاد سيد: الدولة الفاطمية، ص ١٠١؛ حسين محمد نصار: نقد الحديث، ٢٣١:٢٢٩ حمزة فايع إبراهيم: موقف محدثي أهل السنة، ص ٧٩؛ خضر أحمد عطا: الحياة الفكرية، ص ١٥٠؛ مراد خليفة المختار: دور علماء أهل السنة، ص ١٣٨؛ وليد أحمد حمود: أوضاع أهل السنة، ص ٣٥٨.

<sup>(</sup>١٨٥٠) كان العلماء المحدثون يقطعون آلاف الأميال ويترددون على العديد من المدن والقرى ويقضون السنين وهم دائبون على لقاء الشيوخ والأخذ عنهم نقلًا أو سماعًا أو تلقينًا. صفاء شكري نظير على: رحلة علماء المشرق، ص٣٨٠؛ وليد أحمد حمود: أوضاع أهل السنة، ص٣٥٣.

<sup>(</sup>١٨٦) مراد خليفة المختار كورة: دور علماء أهل السنة، ص١١٧؛ منال محسن سلمان: الروابط الثقافية، ص٣٩٢:٣٩٠.

<sup>(</sup>١٨٧) أحمد كامل محمد صالَّح: مصّر بين المذهب السني والمذهب الإسماعيلي، ص٢٤.

<sup>(</sup>١٨٨) خالد بن عبد الرحمن: الحياة العلمية، ص ٢٢٩، ص ١٣٩؛ وليد أحمد حمود: أوضاع أهل السنة ، ص٣٧٦.

المحدث الأندلسي عثمان بن فرج العبدري، الذي تلقى العلم على شيوخ الجامع العتيق (١٨٩)، والحافظ الأندلسي الأصيلي الذي صنفته المصادر كأحد الحفاظ البارعين (١٩٠)، والسلفي الذي دخل الإسكندرية عام (١١٥هـ/١١١٧م)، والتقى بكبار مشايخها ودون رواياتهم (١٩١).

لم يقتصر الحضور السني على العلماء الرجال فحسب، بل برزت أيضًا مشاركة نسائية في النشاط الحديثي داخل جامع عمرو، عكست شمولية الحركة العلمية وقدرتها على استيعاب مختلف فئات المجتمع (١٩٢١) وتوثق المصادر الطبقية أسماء نساء بارزات ارتبطن بهذا النشاط، من بينهن أم الخير الحجازية (١٩٣١)، التي ذاع صيتها في عهد الخليفة الظاهر، وكانت من الوافدات إلى مصر من الحجاز، وتعتنق المذهب السني، وألقت دروسًا في الحديث للنساء داخل الجامع العتيق سنة (١٤هـ/١٠٤م) (١٩٤١)، كما يُذكر اسم فاطمة بنت الأشعث (١٩٥٠) التي اشتهرت بلقب "واعظة زمانها"، في دلالة على مكانتها في تدريس العلوم الشرعية، وربما الحديث، ضمن هذا الفضاء السني. وقد وثق ابن الزيات حضور هاتين الشخصيتين في كتابه «الكواكب السيَّارة»، مما يُضفي على نشاطهما طابعًا موثقًا في كتب الطبقات، ويعكس بوضوح مقاومة ثقافية ومعرفية اتسعت لتشمل الرجال والنساء على حد سواء (١٩٦٠).

استمرت جهود المحدثين في مواجهة تحديات الدولة حتى سقوطها وقيام الدولة الأيوبية، ليزيل الهوية الشيعية المفروضة، ويمهّد الطريق أمام استعادة الهوية السنية وهنا تبرز أهمية تتبّع السياسات الأيوبية التي استهدفت إعادة تشكيل المشهد الديني على أسس سنية خالصة، وأعادت للمحدثين مكانتهم بجامع عمرو بعد عقود من التهميش.

## المبحث الثالث: أثر التحولات السياسية على الهوبة السنية بجامع عمرو بن العاص

يعد جامع عمرو نموذجًا حيًا لتأثير التحولات السياسية على هوية المؤسسات الدينية في مصر إذ شهد مع قيام الدولة الفاطمية عملية تشيع ممنهجه فرضت من خلالها الدولة هويتها ذات الطابع الشيعي الإسماعيلي على ملامح الهوية السنية ليس على الجامع فحسب بل على سائر المؤسسات الدينية السنية وقد ترتب على ذلك تراجع بعض العلوم التي تعارضت مع هويتهم وفكرهم المذهبي وعلى رأسها علم الحديث نتيجة التضييق على علمائه من المحدثين واستحداث مؤسسات جديدة ذات مرجعية مذهبية شيعية مما أدى لتراجع مكانة جامع عمرو كمركز لعلم الحديث والحفاظ على السنة، غير أن المشهد تبدل بعد قرابة قرنين ونصف، إذ شهد الجامع تحولًا سياسيًا جديدًا بسقوط الدولة الفاطمية وقيام الدولة الأيوبية (٥٦٧-١١٧١هم/١١٧١م) التي وجهت سياستها لدعم الهوية السنية وإنهاء المظاهر الشيعية عبر حزمة من الإجراءات (١٩٧٠).

<sup>(</sup>١٨٩) خالد بن عبد الرحمن: الحياة العلمية، ص٤١:١٤١.

<sup>(</sup>١٩٠) أحمد كامل محمد صالح: مصر بين المذهب السنى والمذهب الإسماعيلي، ص١٩٧:١٩٠.

<sup>(</sup>١٩١) خضر أحمد عطا الله: آلحياة الفكرية، ص١٥٢.

<sup>(</sup>۱۹۲) كانت المساجد من بين المراكز العلمية التي ارتادتها النساء لتعلم الحديث وساهمت مساهمة فعالة في خمة علوم الحديث فبرزت منهن عشرات المحدثات غير أن النصوص التي تتحدث عن تدريس المرأة العلوم الحديث في المساجد قليلة. فؤاد عبد الرحيم الدويكات: دور المرأة المقدسية في خدمة علوم الحديث في العصرين الأيوبي والمملوكي، كلية الأداب والعلوم الإنسانية، جامعة طيبة، المجلد ٤٣، العدد ١، ٢٠١٦م، ص٥٧.

<sup>(</sup>١٩٣) نريمان عبد الكريم أحمد: المرأة في العصر الفاطمي، الهيئة المصرية العامة للكتاب، القاهرة، ١٩٩٣، ص١٨٧.

<sup>(</sup>١٩٤) سعّاد ماهر محمّد: مساجد مصر ، ج١، ص٧٣؛ نريمان عبد الكريم أحمد: المرأة في العصر الفاطمي، ص١٨٧.

<sup>(</sup>١٩٥) فاطمة بنت الحسين بن على بن الأشعث بن محمد البصري من بينت بالبصرة ويعرفون ببني الاشعث وكانت فاطمة من عابدات مصر. ابن الزيات: الكواكب السيارة، ص٧٩.

<sup>(</sup>١٩٦) ابن الزيات: الكواكب السيارة، ص٧٩؛ نريمان عبد الكريم أحمد: المرأة في العصر الفاطمي، ص٨٦هامش٥١.

<sup>(</sup>١٩٧) أبو شامة: الروضتين، ج٢، صـ ٤٨٨؛ النويري: نهاية الأرب، ج٨٦، صـ ٢٢٧؛ أيمن فؤاد سيد: الدولة الفاطمية، صـ ٢٣٧ وما بعدها؛ على محمد الصلابي: الدولة الفاطمية، صـ ٢٤٠ مراد خليفة المختار كورة: دور علماء أهل السنة، صـ ١٤٧.

يثار في هذا السياق عدد من التساؤلات، أبرزها: ما الإجراءات التي انتهجتها الدولة الأيوبية لترسيخ الهوية السنية وإنهاء مظاهر التشيع؟ إلى أي مدى نجحت الدولة في التخلص من مظاهر الفكر الشيعي؟ هل استعاد جامع عمرو مكانته الأولى كمركز أول لعلم الحديث والسنة بعد عقود من التهميش؟

قابلت الدولة الأيوبية ما بذله الفاطميون من جهد منظم لنشر مذهبهم وفرض هويتهم بين المصريين بجهد موازى هدف إعادة تشكيل المشهد الديني وفق الهوية السنية فبدأ المشهد آنذاك وكأنه يعكس دخول الفاطميين مصر قبل أكثر من قرنين ولكن في اتجاه معاكس يعكس نهاية مرحلة وبداية مرحلة أخرى فقد أدرك صلاح الدين الأيوبي (٥٦٧-٨٥ه/١١٧١-١٩٣١م) أن استعادة التوازن المذهبي لا يتحقق بردود فعل عشوائية أو متفرقة بل تتطلب مشروعًا متكاملًا فانطلقت جهوده في مواجهة المورث الشيعي في عدة مسارات، بسياسة ممنهجة تشبه في بنيتها الإستراتيجية ما اتبعه جوهر الصقلي عند تأسيس الدولة الفاطمية تمثلت في شعائر العبادة، المناصب الدولة الفاطمية ومن ضمنها جامع عمرو بن الدينية ومن ضمنها جامع عمرو بن العاص.

### أولًا: شعائر العبادة

مثلت أولى خطوات صلاح الدين في إزالة النفوذ الشيعي التي اتسمت في البداية بالحذر وترقب ردود الفعل الشعبية إذ عدت خطوة تمهيدية أقل اثارة تقود لتغيير أعمق وقد تمثلت في:

\* صيغة الآذان فقد أمر صلاح الدين بإلغاء صيغة الآذان ذات الطابع الإسماعيلي سنة (٢٦هه/١٦٩م) والتي كانت تتضمن عبارات عقائدية مثل "حيّ على خير العمل" وذكر الأئمة، وإعادة الآذان إلى صيغته السنية، لتأكيد الانتماء إلى الخلافة العباسية. وكان جامع عمرو من أول المساجد التي طُبقت فيها هذه السياسة، تعزيزًا لدوره التاريخي كمركز للهوية السنية (١٩٨٨). ولم يقتصر الأمر على تغيير الممارسة الشعائرية بل امتد أيضًا إلى إزالة المظاهر المعمارية ذات الصبغة الشيعية من الجوامع الكبرى. فقد أمر بإزالة النقوش والشرائط الفاطمية التي كانت تحفل بأسماء أئمة أهل البيت وكان جامع عمرو بن العاص في طليعة تلك المؤسسات التي شُهدت فيها هذه العملية، إذ أعيد تبييض صدر الجامع ونُقش المحراب بالخط السني، وأبطل كل الزخارف الباطنية، ولبس الخطباء لبس السواد-شعار العباسيين-، ما يعكس تحوّل دوره من رمز فاطمي إلى منارة سنية في تعاليم الحديث والفقه. وتُظهر المصادر التاريخية أن صلاح الدين أمر بإزالة شريط الفضة من محاريب الأزهر، في خطوة تعكس سياقًا موازيًا لتجديد جامع عمرو، وتؤكد تكامل المسار الشعائري والمعماري في إعادة صياغة الهوية الدينية (١٩٩٩)

\* الخطاب الديني كان خطوة محورية في مشروع صلاح الدين لإزالة النفوذ الفاطمي وإعادة ترسيخ الهوية السنية في مصر وقد تم بشكل تدريجي ففي ١٠ ذي الحجة سنة (٥٦٥ه/١١٧م) ادخل ذكر الخلفاء الراشدين في خطبة الجمعة لتثبيت الانتماء السنى ثم في الجمعة الأولى من المحرم سنة (١١٧١هم/١١١م) حذف اسم الخليفة الفاطمي العاضد لدين الله(٥٥٥–٥٦٥ه/ ١١١٠-١١١١م) (٢٠٠٠) من الخطبة تمهيدًا لانتقالها للعباسيين، ومع الخوف من ردود الأفعال أحجم الخطباء عن ذلك (٢٠٠١)، إلى أن بادر أحدهم باعتلاء منبر الجامع العتيق ويعرف

(۱۹۸) ابن كثير: البداية والنهاية، ص١٩١٢؛ المقريزي: اتعاظ الحنفا، ج٣، ص٣١٧؛ أيمن فؤاد سيد: الدولة الفاطمية، ص٢٣٧؛ على محمد الصلابي: صلاح الدين، ص٢٠٥

(۱۹۹) أبو شامة: الروضتين، ج٢، ص٤٨٨؛ النويري: نهاية الارب، ج٢٨، ص٢٢٨؛ المقريزي(ت٥٤٥هـ): السلوك، تحقيق محمد عبد القادر عطا، دار الكتب العلمية، بيروت، لبنان، ١٩٩٧م، ج١، ص١٥٢؛ اتعاظ الحنفا، ٣ج، ص٢١٧؛ أيمن فؤاد سيد: الدولة الفاطمية، ص٢٣٨.

(۲۰۰) ابن شداد (ت۱۳۲ه): النوادر السلطانية والمحاسن اليوسفية، في سيرة صلاح الدين الأيوبي، تحقيق محمد محمود صبح، دار الكتاب العربي، القاهرة، ۱۸۹۹م، ص۶۷؛ النويري: نهاية الأرب، ج۲۸، ص۲۲۸؛ المقريزى: السلوك، ج۱، ص۲۵۲؛ العامري: غربال الزمان، ص۶۵؛ عبد المنعم ماجد: ظهور الخلافة الفاطمية، ص۳۹٤.

(٢٠١) أحجم الخطباء عن إلقاء خطبة الجمعة باسم الخليفة العباسي المستضيء بالله، حتى قَدِم إلى مصر رجل أعجمي يُعرف بالخبوشاني، ويُلقب بـ"الأمير العالم"، وذلك في أيام الصالح طلائع بن زريك، فبادر إلى إلقاء الخطبة للمستضيء في الجامع العتيق، ولم يُنكر عليه أحد. وعقب ذلك، أصدر صلاح الدين الأيوبي أمرًا إلى خطباء سائر أعمال مصر بأن تكون الخطبة للمستضيء. وتشير روايات أخرى أن الذي تولّى الخطبة في الجامع العتيق بعد امتناع الخطباء كان رجلًا من أهل المغرب يُدعى اليسع بن

بالخبوشاني (۲۰۰٬). فخطب ودعا للخليفة العباسي المستضئ بالله (٥٦٦-٥٧٥ه/١١٠٠م)، فلم يُنكر عليه أحد (٢٠٠٠)، فانتقل الجامع رسميًا إلى خدمة الدولة السنية، وأُعيد موقعه كمركز للشرعية الدينية الجديدة المرتبطة بالخلافة العباسية، في مشهد يوازي دخول الفاطميين مصر قبل ذلك بقرنين، لكن هذه المرة في اتجاه مضاد يعكس نهاية الخطاب الشيعي وبداية عهد سني جديد (٢٠٠٠) فكتب صلاح الدين إلى سائر الخطباء بأن يُعمّموا الخطبة باسم الخليفة العباسي في جميع مساجد مصر (٢٠٠٠). وبعد ذلك بوقت قصير ألغيت خطبة الجمعة في الجامع الأزهر، استنادًا على المذهب الشافعي، هذا التغيير تم بهدوء نسبي في البداية، تفاديًا للاضطرابات الشعبية، ثم تتابعت الإجراءات بشكل معلن مع تعزيز الخطابة السنية في المساجد الكبرى (٢٠٠٠).

#### ثانيًا: المناصب الدينية

\* منصب القضاء يُعَدّ اصلاح الجهاز القضائي أداة مركزية لإنهاء الهيمنة الإسماعيلية على الحياة الدينية في مصر وقد بدأ بتعيين قضاة سنة في القاهرة مثل عيسى الهكّاري (ت٥٨٥ه/ ١٨٩ م) (٢٠٠١)، أعقبه عزل قضاة مصر الشيعة وعلى رأسهم القاضي هبة الله بن عبد الله بن كامل (٢٥ه/١٧٤ م) (٢٠٠١)، وتعيين ابن درباس الكردي الشافعي (ت٢٦٥ه/١٢٦م) قاضيًا للقضاة سنة (٢٦٥ه/١١٧ م)، وأسند إليه الإشراف على القضاء في جميع بلاد مصر، فقام بعزل ما تبقى من القضاة الشيعة واستناب عنه قضاة شافعية في الأقاليم كافة، وبذلك تم قطع أرزاق القضاة الشيعة وإلغاء مجالس دعوتهم (٢١٠١). وقد شكّل هذا التحول القضائي إحدى أبرز آليات دعم الهوية السنية، لا سيما مع إعادة الاعتبار للمؤسسات السنية التاريخية وفي مقدمتها جامع عمرو بن العاص، الذي بدأ يستعيد دوره كمركز للفتوى والقضائية في مصر (٢١٠).

=عيسى بن حزم الغافقي الأندلسي. كما يذكر النوري أن صلاح الدين استدعى الفقيه اليسع بن يحيى بن اليسع، وأطلعه على رغبة نور الدين محمود، فصعد المنبر قبل الخطيب ودعا للمستضيء بنور الله، دون أن يُعترض عليه. أما أبو المحاسن فيورد أن المصادر اختلفت في تحديد أول من أقدم على الخطبة للعباسيين بمصر، فقيل إنه الأمير العالم، وقيل إنه رجل من بعلبك يُدعى محمد بن المحسن بن أبي المضاء البعلبكي، وقيل إنه شريف أعجمي قدم من العراق في أيام الصالح طلائع بن زريك. أبو شامة: الروضتين، ج١، ص٢٢٦؛ ابن خلدون: العبر، ص١٠٤؛ المقريزي: اتعاظ الحنفا، ج٣، ص٢٢٦؛ ابن تعرى بردى: النجوم، ج٦، ص٧.

الخبوشاني: نجم الدين أبو البركات محمد بن موفق بن سعيد الخبوشاني الشافعي الصوفي ولد سنة ١٠ه. للمزيد عن ترجمته انظر الذهبي: سير الأعلام ج٢١ ص٢٠٤ وما بعدها.

(٢٠٣) ابن الَّأثير: الكامل، ج١٠، ص٣٣: ٣٥؛ ابن شداد: النوادر السلطانية، ص٧٤؛ ابن خلدون: العبر، ص١٤٠١؛ المقريزى: السلوك، ج١، ص٢٠٢؛ جمال الدين الشيال تاريخ مصر الإسلامية، ج٢، ص٢٣؛

(٢٠٤) الكندي: ولاة مصر، ص٤٥٦؛ أيمن فؤاد سيد: الدولة الفاطمية، ص٢٤٠؛ عبد المجيد أبو الفتوح بدوي: التاريخ السياسي، ص٢٣؛ مساعد جابر سالم العنزي، مريم إبراهيم محمد الكندري: التغيرات السياسية، ص٤.

صفح المناطقة المنطقة المنطقة

(٢٠٦) السيوطي: حسن المحاضرة ج٢، ص٢٥٢؛ جمال الدين الشيال، تاريخ مصر الإسلامية، دار المعارف، (د.ت)، ج٢، ص٢٢:٢٢؛ سعاد ماهر: مساجد مصر، ج١، ص١٩٩؛ عبد المنعم ماجد: ظهور الخلافة الفاطمية، ص٣٩٠؛ مساعد جابر سالم العنزي، مريم إبراهيم محمد الكندري: التغيرات السياسية، ص٤.

(٢٠٧) أبو مُحمد ضياء الدين عيسى بن محمد الهكاري كان له دور كبير في تجميع الكلمة حول صلاح الدين عند توليه وزارة مصر بعد شيركوه وكانت حياته حافلة بالكفاح الحربي والعلمي إلى جانب صلاح الدين في مصر والشام. ابن خلكان: وفيات الأعيان، ج٣، ص٢٩٢هامش٢٠.

(٢٠٨) أبا القاسم هَبة الله بن عبد الله بن الحسن بن محمد بن أبى كامل المعروف بالقاضي المفضل ضياء الدين بن كامل الصوري. المقريزي: اتعاظ الحنفا، ج٣، ص٢٧٨.

(٢٠٩) صدر الدين أبو القاسم عبد الملك بن عيسى بن درباس بن جهم بن عبدوس الماراني الكردي الشافعي ولد بالموصل سنة ٢١٥هـ وكان مشهور بالصلاح والغزو وطلب العلم فرحل رحلات طويلة في طلبه. أبو شامة: الروضتين، ج٢، ص٤٨٦؛ الذهبي: سير أعلام النبلاء، ج٢، ص٤٢١٤٧٤؛ المقريزي: الخطط، ج٤، ص٣٩٦؛ رغد حميد ساجت: الخلافة الفاطمية، ص٤٤ اهامش ٥٩٢؛ على محمد الصلابي: صلاح الدين، ص٢٠٥؛ وليد أحمد حمود: أوضاع أهل السنة، ص٢٦١هامش٨.

(۲۱۰) ابن كثير: البداية والنهاية، ص١٩١٢؛ المقريزي: اتعاظ الحنفا، ج٣، ص٩٦٩؛ أيمن فؤاد سيد: الدولة الفاطمية، ص٢٣٨؛ سعاد ماهر: مساجد مصر، ج١، ص٢٠٠؛ وليد أحمد حمود: أوضاع أهل السنة، ص٢٦١.

(۲۱۱) السيوطي: حسن المحاضرة، ج٢، ص٢٥٢؛ عبد المجيد أبو الفتوح بدوى: التاريخ السياسي، ص٢٢٩؛ محمد جمال الدين سرور: تاريخ الدولة الفاطمية، ص١٢١.

\* منصب "داعي الدعاة المنظومة المنظومة المنادية المنادية المنادية المنادية المنادية المنادية المنادية المنادية المنادية الفاطمية، وترسيخ الهوية السنية في مصر . فقد كان هذا المنصب يحتل مكانة مركزية في هيكل الدعوة الإسماعيلية، حيث تولّى شاغله الإشراف على دُعاة المذهب وتوجيه الخطاب العقائدي في المساجد الكبرى، بما فيها جامع عمرو بن العاص. وبعد استقرار الحكم لصلاح الدين، سارع إلى إلغاء هذا المنصب وإغلاق دار العلم التي كانت مقره، وتشتيت رجاله، ووقف نشاطهم التعليمي والدعوي، مما أدى إلى انهيار البنية الفكرية المنظمة للمذهب الإسماعيلي في مصر (٢١٦)، وقد ترتب على هذا الإجراء أثر مباشر في استعادة جامع عمرو لدوره السني التاريخي، حيث أُعيد تنظيم حلقات التعليم داخله وفق المذهب السني، وتم استبعاد الدعاة الشيعة، ليحل محلهم علماء شافعية ومالكية أعادوا للجامع مكانته كمركز للحديث والفقه السني وقد شكّل ذلك تحولًا جوهريًا في هوية الجامع، وقطعًا نهائيًا لمظاهر التشيع التي فرضتها الدولة الفاطمية.

#### ثالثًا: البنية المؤسسية

\* المؤسسات الشيعية في سياق محو البنية الثقافية والعقيدية للدولة الفاطمية، اتّخذ صلاح الدين إجراءات صارمة استهدفت مؤسساتها الشيعية ومكتباتها الكبرى، وفي مقدمتها مكتبة القصر التي لم يكن لها نظير في مدائن الإسلام (٢١٣)، ومكتبة دار العلم التي أسسها الحاكم بأمر الله سنة (٣٩٥هـ/١٠٠٥م)، وقد ساد الاعتقاد بأن هذا التراث يزخر بمؤلفات تمجد العقيدة الإسماعيلية وتنشر تعاليمها (٢١٠)، فشنت حملات مصادرة وإتلاف جسيم، شملت إحراق الكتب وإلقاءها في النيل أو على جبل المقطم (٢١٥)، بل استُخدمت جلود بعضها لصناعة النعال، وبيع ما تبقى في مزادات عامة أشرف عليها الورّاق ابن صورة، الذي خصص يومين أسبوعيًا للبيع طيلة عشر سنوات (٢١٦).

وقد تباينت الروايات في تقدير عدد الكتب المصادرة بين من ذكر أنها بلغت مليوني كتاب، بينما قدّرها آخرون به ١٢٠ ألف، غير أن المؤكد أن موجة التدمير لم تفرّق بين الكتب العقدية والعلمية، ففُقدت بذلك كنوز معرفية هائلة شملت كذلك خزائن الجوامع الكبرى وفي مقدمتها الجامع الأزهر (٢١٠٠)، ويصف العماد الكاتب مرارة ما أصيبت به المكتبات الفاطمية في عهدة وهو شاهد عيان فيصف في إخراجها وتبديدها "أخرجت وهي أكثر من مائة ألف من أماكنها وغربت عن مساكنها وضربت أوكارها وذهبت أنوارها...."(٢١٨)، وفي السياق ذاته، سعت الدولة الجديدة إلى تحويل مؤسسات الفاطميين إلى حواضن للمذهب السني، فتم هدم دار المعون (٢١٩) المجاورة للجامع العتيق

<sup>(</sup>٢١٢) القلقشندي: صبح الأعشى، ج٣، ص٤٨٧؛ المقريزي: الخطط، ج٦، ص٩١ وما بعدها.

<sup>(</sup>۲۱۳) تشمل على الفي الف مجلد منها ٢٢٠ انسخة من تاريخ الطبري وكانت الكتب قريبة من ١٢٠ الف مجلد. ابن كثير: البداية والنهاية، ص ١٩١٤.

<sup>(</sup>۲۱۶) محمد كمال شبانه: الازدهار الاجتماعي، ص٢٠٢.

<sup>(</sup>۲۱۰) جمال محمد إسماعيل: العلاقة بين العباسيين والفاطميين، ص٤٥٣؛ خالد بن عبد الرحمن: الحياة العلمية، ص١٢٠:١١٩ على محمد الصلابي: صلاح الدين، ص٢٠٦.

<sup>(</sup>۲۱۱) أهديت عشرة آلاف من نفائس تلك الكتب إلى القاضي الفاضل الذي شغف بها. أبو شامة: الروضتين، ج٢، ص٥٠٠٥٠٠ المقريزي: اتعاظ الحنفا، ج٣، ص٣٣١هامش٤؛ أيمن فؤاد سيد: الدولة الفاطمية، ص٣٨٦؛ جمال الدين الشيال: تاريخ مصر الإسلامية، ج٢، ص٤١٤؛ خالد بن عبد الرحمن: الحياة العلمية، ص١١٨؛ عبد المنعم ماجد: ظهور الخلافة الفاطمية، ص٣٩٥؛ محمد حسن الأعظمي: عبقرية المصريين، ص٢١٤.

<sup>(</sup>٢١٧) العيني: السبف المهند، ص١٩٨:١٩٨؛ خالد بن عبد الرحمن: الحياة العلمية، ص١٢٢:١١٨.

<sup>(</sup>٢١٨) العماد الأصفهاني (ت٩٧٥هـ): سنا البرق الشامي (٦٦/٥٦٢م: ٩٨٥هـ/١٨٧م)، اختصار الفتح بن على البنداري، تحقيق فتحية النبراوي، مكتبة الخانجي، مصر، ١٩٧٩م، ص١١٦؛ أبو شامة: الروضتين، ج٢، ص٢٨٦؛ محمد إسكندراني: المدرسة والدولة، ص١٥٣؛ هاشم معروف الحسيني: دراسات في الحديث، ص٢٥.

<sup>(</sup>۱۱۹) كان هناك داران للمعون كلا منهما تعرف بحبس المعون إحداهما بالفسطاط والأخرى بالقاهرة واسمها مأخوذ من ظروف إنشائها إذ بنيت بمعونه المسلمين لينزلها ولاتهم ثم أصبحت دارا للشرطة ثم حولت في عهد العزيز بالله الفاطمي إلى سجن عرف بحبس المعون ثم حولها صلاح الدين لمدرسة للشافعية. العماد الأصفهاني: سنا البرق الشامي، ص٥٧؛ أبو شامة: الروضتين، ج١، ق٢، ص٤٨٦ هامش٣؛ المقريزي: الخطط، ج٢، ص٥١٦:٥١.

بالفسطاط وأقيمت على انقاضها مدرسة للشافعية كما تم تعمير دار الغزل<sup>(٢٢٠)</sup> المجاورة لباب الجامع العتيق لتكون مدرسة للمالكية -عرفت بالمدرسة القمحية- كما تحولت دار سعيد السعداء (٢٢١) الواقعة شمال القصر الفاطمي الشرقي الى خانقاه للصوفية في إطار إعادة توجيه مؤسسات الدولة نحو المذهب السني (٢٢٢).

\* المؤسسات السنية القديمة والجديدة، تبنّى صلاح الدين سياسة علمية مدروسة استهدفت تأسيس منظومة تعليمية سني بديلة توازي، بل تفوق، ما أنشأه الفاطميون وتسهم في تفكيك روافدها الفكرية، فأسس شبكة من المدارس السنية، بدأت بإنشاء المدرسة الناصرية في الفسطاط لتدريس المذهب الشافعي، أعقبتها مدارس أخرى لتدريس المذهب المالكي، وسرعان ما شارك أفراد أسرة صلاح الدين وكبار رجال الدولة في هذا المشروع، فانتشرت المدارس في مختلف المدن المصرية (٢٢٣)، وقد ألحقت بكل مدرسة مكتبة صغيرة، دعمًا لحركة التأليف والدرس، سعيًا لبناء مرجعية علمية سنية مستقلة (٢٢٠)، وهو ما شكل نقلة نوعية بتحويل الدراسة من المساجد التقليدية إلى مؤسسات تعليمية متخصصة، لاقت اقبالًا متزايدًا وأحدث تحولًا واضحًا في خارطة التعليم الديني بمصر (٢٠٠٠).

مقابل ما اتلف من خزائن ومكتبات فاطمية، انشئت خزائن جديدة ومدارس سنية بديلة، ضمّت مؤلفات تمجد المذهب السني، وتدعم مشروع الدولة في ترسيخ الهوية السنية. وهكذا، كما كانت المكتبات والمجامع العلمية ودار الحكمة أدوات مركزية في خطة الفاطميين لنشر دعوتهم، أصبحت المدارس والمؤسسات التعليمية الأيوبية جزءًا من خطة صلاح الدين لإحياء المذهب السني ومواجهة الموروث الشيعي الفاطمي (٢٢٦).

أسهم في نجاح تلك المؤسسات التعليمية السنية تخصيص دعم مالي منتظم، لم يقتصر على المدارس والمنشآت الجديدة، بل شمل أيضًا إصلاح وتعمير المؤسسات القديمة ذات الدلالة الرمزية السنية وفي مقدمتها مسجد عمرو بن العاص حيث أمر صلاح الدين سنة (٥٦٨ه/١٧٦م)، بترميمه، وإزالة ما أصابه من إهمال، وتزيينه بالرُخام، ونقش اسمه عليه، في رسالة رمزية واضحة لإحياء السنّة وتكريم مؤسساتها (٢٢٢٠)، كما اقترن هذا الدعم المؤسسي بجهود موازية لإحياء الحياة العلمية عبر جذب الكفاءات السنية من خارج مصر، انطلاقًا من إدراك صلاح الدين أن ترسيخ الهوية السنية لا يكتمل بتعمير المؤسسات وحدها، بل يستوجب كذلك تفعيل دور العلماء وتنشيط التواصل العلمي مع مراكز العلم السني في العالم الإسلامي.

وفى هذا السياق نشطت حركة الوفود العلمية، انطلاقًا من قناعة صلاح الدين أن استعادة الهوية السنية لا يمكن أن تتحقق بالقوة وحدها، بل تتطلب توظيف الفكر والعقل والحجة، ففتح الأبواب أمام علماء أهل السنة من مختلف أرجاء العالم الإسلامي، مما أسهم في إحياء الحركة العلمية لا سيما في علم الحديث، وإعادة هيكلة المؤسسات التعليمية، وفي مقدمتها جامع عمرو بن العاص، الذي أعاد ربطه بالمراكز السنية الكبرى في العالم

<sup>(</sup>۲۲۰) دار الغزل كانت قيسارية يباع فيها الغزل وعرفت كذلك باسم المدرسة القمحية لأن القمح كان يوزع بها. العماد الأصفهاني: سنا البرق الشامي، ص٥٧، أبو شامة: الروضتين، ج١، ق٢، ص٤٨٦هامش٤

<sup>(</sup>٢٠١١) عن خانقاه سعيد السعداء انظر أبن ميسر: أخبار مصر، ج٢، ص٠٩؛ أيمن فؤاد سيد: الدولة الفاطمية، ص٢٣٨هامش٥١.

<sup>(</sup>۲۲۲) أبو شامة: الروضتين، ج٢، ص٢٨٦وما بعدها؛ أيمن فؤاد سيد: الدولة الفاطمية، ص٢٣٨. (۲۲۳) ابن الأثير: الكامل، ج١٠ ص٣٢:١؛ سبط ابن الجوزي: مرآة الزمان، ج٢١، ص٢٦٦؛ ابن دقماق: الانتصار، ق١، ص٩٢ وما بعدها؛ المقريزي: الخطط، ج٤، ص٣٩٦؛ ابن تغرى بردى: النجوم، ج٤، ص٣٦٤ هامش١، ص٣٦٥هامش١؛ أحمد فكرى: مساجد القاهرة، ج٢، ص٣٤؛ عبد المنعم ماجد: ظهور الخلافة الفاطمية وسقوطها في مصر التاريخ السياسي، ط٤، دار الفكر العربي، القاهرة، ١٩٩٤م، ص٣٩٠؛ على محمد الصلابي: صلاح الدين،

<sup>(</sup>۲۲٤) جمال الشيال تاريخ مصر الإسلامية، ج٢، ص٤١.

<sup>(</sup>٢٢٠) إن الأيوبيين أسسوا ٢٤ مدرسة في القاهرة والفسطاط ومدرستين في الفيوم جميعها على المذاهب السنية الأربعة. المقريزى: الخطط، ج٤، ص٣٩٦؛ محمد إسكندراني: المدرسة والدولة، ص٣٠١٥٢.

<sup>(</sup>٢٢٦) عبد اللطيف حمزة: الحركة الفكرية، ص٨٢.

<sup>(</sup>۲۲۷) المقریزی: الخطط، ج٤، ص٢٦؛ أحمد فکری: مساجد القاهرة، ج٢، ص١٢؛ سعاد ماهر: مساجد مصر، ج١، ص٦٨. في عام ٥٦٤ه غزا مصر عموري ملك بيت المقدس وعسكر جنوب الفسطاط فخشى شاور وزير العاضد أن يحتلها الصليبيون فحرقها واستمرت النار مشتعلة فيها ٥٤ يومًا فتخربت مبانيها وتشعث جامع عمرو. محمود أحمد: جامع عمرو، ص٢٨،٢٧.

الإسلامي كبغداد ودمشق وقرطبة. مما شجع على إقدام العلماء من الشام والعراق والمغرب وفارس (٢٢٨)، فاستقر بعضهم في مصر واتخذها موطنًا بينما استزاد آخرون بالعلم ودرسوا على يد كبار علمائها قبل أن يعودوا إلى بلادهم حاملين المعرفة وكان للعلماء الفرس حضور بارز في هذه الحركة العلمية التي ساهمت بشكل كبير في محاربة الفكر الشيعي والقضاء عليه (٢٠١٩)، وأسهموا بدور بارز في بعث الحياة العلمية الحديثية، باستقرار كبار الحفاظ مثل السلفي وغيره (٢٠١٠)، ومع تدمير بغداد سنة (٢٥٦ه/١٥٨م) انتقل مركز الثقل العلمي إلى مصر، وظهرت الإسكندرية والفسطاط كمراكز نشطة للحديث (٢٣١).

ارتبط صعود الدولة الأيوبية في مصر بإعادة الاعتبار للعلوم السنية، وعلى رأسها علم الحديث النبوي، الذي حظي بدعم مباشر من صلاح الدين الأيوبي وخلفائه. فقد عُرف السلطان الأيوبي بولعه بسماع الحديث واجلاله للمحدثين، وتشجيعه المقربين وأبنائه على حضور المجالس العلمية، ما منح المحدثين مكانة مميزة في البيئة الثقافية الجديدة (٢٣٦). ولم تحظ مسائل الفقه والحديث بحماسة حكومية إسلامية قدر ما حظيت من حماسة الأيوبيين ومن بعدهم المماليك فأصبحت السيطرة العظمى في الميدان العلمي للفقه والحديث في العصر الأيوبي (٢٣٦)، وانعكس هذا التوجه على مؤسّسات التعليم، حيث أُنشئت مدارس سنية متخصصة ضمنت دعماً سياسيًا وماليًا مستقرًا لحلقات الحديث (٢٣٠)، وأسهمت في اتساع النشاط العلمي، وتنوّع المجالس والمجالسين. وتُعدّ استمرارية بعض حلقات المشايخ في جامع عمرو بن العاص مثالًا حيًا على هذا التحول، مثل حلقة شجاع بن محمد المدلجي (ت٩١١ههم ١١٩٥م) وغياث بن فارس اللخمي (١١٥ههم ١١٠٠م) (٢٣٥) الذي لازم الجامع منذ شبابه قبل أن ينتقل إلى أحد مساجد القاهرة (٢٣٦).

مما سبق تُظهر التحولات السياسية التي أعقبت سقوط الدولة الفاطمية وصعود الدولة الأيوبية أن مشروع إعادة بناء الهوية الدينية في مصر تجاوزه كونه تصحيحًا عقديا محدودًا، ليتحول إلى مسار استراتيجي إعادة توجيه المؤسسات الدينية والتعليمية نحو المذهب السني. وقد كان جامع عمرو بن العاص أحد الرموز البارزة في هذا المشروع، فشهد تفعيلًا لدوره ورسالته السنية التي طال تهميشها في العصر الفاطمي. ورغم استئناف التدريس والخطبة فيه، إلا أنه لم يسترجع مكانته التي كان يتمتع بها في العصور الأولى، كمركز أول للعلم، بل أصبح جزءا من منظومة مؤسسية تعليمية أوسع، تزاحمه فيها مدارس صلاح الدين النظامية ومؤسسات المماليك الكبرى، ما جعل تأثيره يتخذ طابعًا رمزيًا بارزًا بعد أن كان المركز الأوحد للعلم الحديثي في العصور السابقة.

في ضوء هذا التحول يمكن القول أنه إذا كان الفاطميون قد بذلوا جهدًا كبيرًا في نشر مذهبهم بين المصريين فإن صلاح الدين بذل الجهد عينه في ارجاعهم إلى مساره الأول وهو مذهب أهل السنة (٢٢٧)، وعلى الرغم من الجهود المكثفة التي بذلها صلاح الدين في إزالة آثار التشيع، وإعادة ترسيخ المذهب السني في المجال العام، إلا أن مظاهر التشيع لم تُمح بالكامل، فقد بقيت حاضرة في بعض البيئات الثقافية والاجتماعية، تتوارثها مجموعات صغيرة، وتعيد إنتاجها في الخفاء بعيدًا عن رقابة السلطة. وهذا ما يفتح الباب لتساؤل أوسع حول مدى فعالية

<sup>(</sup>٢٢٨) عبد المجيد أبو الفتوح بدوى: التاريخ السياسي، ص٢٤٠؛ مساعد جابر سالم العنزى، مريم إبراهيم محمد الكندرى: التغيرات السياسية والمذهبية في مصر، ص٨.

<sup>(</sup>۲۲۹) مساعد جابر سآلم العنزی، مربم إبراهيم محمد الكندري: التغيرات السياسية، ص٧٠٦.

<sup>(</sup>٢٣٠) خالد بن عبد الرحمن: الحياة العلمية، ص٢١٧وما بعدها.

<sup>(</sup>٢٣١) الإسكندرية لم تشتهر كمركز للتشيع بل ذاع صيتها كمركز للفقه والحديث على المذهبين المالكي والشافعي فإقبال الوافدين من المغرب والأندلس من المالكيين جعلها معقل لأهل السنة ومركز مهم في نشر الحديث وروايته. خالد بن عبد الرحمن: الحياة العلمية، ص١٣٠؛ هشام عطية عطية أحمد: الحياة العلمية، ص٢٢،١٩.

<sup>(</sup>٢٣٠) ابن شداد: النوادر السلطانية، ص٢٩؛ عبد اللطّيف حمزة: الحركة الفكرية، ص١٥٠؛ عبد المجيد أبو الفتوح: التاريخ السياسي، ص٥٤؟؛ على محمد الصلابي: صلاح الدين، ص٢٦١وما بعدها.

<sup>(</sup>٢٣٣) عبد اللطيف حمزة: الحركّة الفكريّة، ص١٧١.

<sup>(</sup>٢٣٤) خالد بن عبد الرحمن: الحياة العلمية، ص٢١٧.

<sup>(</sup>۲۳۰) لم أقف لهما على ترجمة.

<sup>(</sup>٢٣٦) خالد بن عبد الرحمن: الحياة العلمية، ص ١٤١.

<sup>(</sup>۲۳۷) عبد اللطيف حمزة: الحركة الفكرية، ص٣٦٨.

د/ عبير ابراهيم علي حطب العدد (٣٣) يونيو ٢٠٢٥م

التحولات السياسية في صياغة الهويات العقدية على المدى الطويل، وهل استطاعت فعلاً إحداث تحول جذري في البنية العقائدية للمجتمّع، أم أنها أعادت ترتيب المشهد الظاهري دون اقتلاع كامل للجذور السابقة؟

## المبحث الرابع: دراسة إحصائية تحليلية للمحدثين بجامع عمرو بن العاص.

تُعد الدراسة الإحصائية والتحليلية للمحدثين في مصر بصفة عامة وجامع عمرو بن العاص خاصة خلال العصر الفاطمي مدخلًا ضروريًا لفهم عمق امتداد الهوية السنية في بيئة سياسية وفكرية هيمن عليها الخطاب الإسماعيلي الرسمي والهوية الشيعية. فالإحصاء لا يُقصد به مجرد العدّ الكمي، بل هو أداة علمية تكشف عن حجم الحضور للمحدثين السنيين، ومن ثم تتيح قراءة موضوعية لمستوى المقاومة العلمية السنية في وجه المشروع العقدي للدولة. وشملت الدراسة عناصر إحصائية تحليلية للنشاط الحديثي وأثره على جامع عمرو تمثلت في: الامتداد الزمني، الانتماء الجغرافي، المداس الفقهية، الرجلات العلمية، طرائق التلقي والتلقين، الإنتاج العلمي، المناصب الرسمية والمهن المدنية.

أولًا: الامتداد الزمني يُبيّن الجدولان (٣٠٢) (٢٣٨) الامتداد الزمني للنشاط الحديثي المرتبط بجامع عمرو بن العاص على مدى يقارب قرنين، تبدأ من النصف الثاني من القرن الـ ٤هـ وحتى النصف الأول من القرن الـ ٦هـ، في تسلسل متصل يعكس استمرارية الحضور السنى في ظل التحولات السياسية والمذهبية. وقد انعكست هذه التحولات على حجم النشاط الحديثي، إذ شهدت فترات التشدد العقدي تراجعًا نسبيًا، مقابل اتعاش ملحوظ في مراحل التراخي.

وعلى الرغم من هذه التقلبات، استمر حضور أعلام المحدثين الذين نشطوا في حلقات الحديث داخل وخارج الجامع ففي القرن الرابع الهجري برز من الحفاظ النقاش (ت٣٦٩هـ)، وابن رشيق (ت٣٧٠هـ)، والنحاس (٣٧٦ه) (٢٤٠٠)، وابن مسرور (٣٧٨ه) (٢٤١) وابن حنزابة (ت ١٩٩ه)، وفي القرن الخامس الهجري ظهر الأزدي (٩٠٤ه)، والماليني (ت٢١٤ه) (٢٤٠١)، والسجزي (ت٤٤٤ه) والحبال (ت٢٨٦ه) (٢٤٠١) وقد بلغ النشاط ذروته

<sup>(</sup>۲۳۸) الجداول بالملاحق إعداد الباحث.

<sup>(</sup>٢٣٩) الإمام أبو بكر محمد العسكري المصري الحسن بن رشيق الحافظ للمزيد عن ترجمته انظر ابن الطحان: تاريخ علماء أهل مصر، ص٣٦؛ الذهبي(ت٧٤٨هـ): المغنى في الضعفاء، تحقيق أبي الزهراء حازم القاضي، دار الكتب العلمية، بيروت-لبنان، ١٩٩٧م، ج١، ص٤٢٧؛ الصفدى: الوافي بالوآفيات، ج١٢، ص١٢:١١؛ اليافعي: مرآة الجنآن، ج٢، ص٢٩٦؛ المقويزي: المقفي، ج١، صُ١٣٨؛ ابن تغرى بردى: النجوم، ج٤، ص٤٢؛ السيوطي: طبقات أَلحفاظ، ٣٨٥؛ أبن العماد: شذرات الذهب، ج٤،

<sup>(</sup>٢٤٠) أحمد بن محمد بن عيسى بن الجراح ابن النحاس المصري للمزيد عن ترجمته انظر الذهبي: تاريخ الإسلام، ج٢، ص٥٨:٥٨٧؛ المقريزي: المقفى، ج١، ص ٢٥٠:٦٤٨؛ السيوطي: حسن المحاضرة، ج١، ص٥٢ه؛ طبقات الحفاظ، ٣٩٥؛ هويدا عبد العظيم رمضان: المجتمع في مصر، ج٢، ص١٤٨.

<sup>(</sup>٢٤١) أبو الفتح عبد الواحد من محمد بن أحمد بن مسرور البلخي ابن مسرور الحافظ الجوال للمزيد عن ترجمته انظر الذهبي: العبر، ج٢، ص٥٦٦؛ تاريخ الإسلام، ج٢٦، ص٦٢٨؛ تذكرة الحفاظ، ج٣، ص٤١١؛ السيوطي: حسن المحاضرة، ج١، ص٥٣٦؛ طبقات الحفاظ، ٣٩٨؛ ابن العماد: شذرات الذهب، ٤١٣/٤.

<sup>(</sup>٢٤٢) أحد الحفاظ المكثرين للرحلة. ابن كثير: البداية والنهاية، ص١٧٩٧.

<sup>(</sup>٢٤٣) عبيد الله بن سعيد بن حاتم الوائلي البكري ابو نصر السجزى الحافظ كان كثير الرحلة أيضًا في طلب الحديث للمزيد عن ترجمته انظر البغدادي: هدية العارفين، ج١، ص٦٤٨؛ الذهبي: العبر، ج٢، ص٢٨٥؛ تاريخ الإسلام، ج٣٠، ص٩٦:٩٠؛ تذكرة الحفاظ، ج٣، ص١٦٦؛ السيوطي: طبقات الحفاظ، ٢٤١؛ أبن العماد: شذرات الذهب، ج٥، ص٤١،١٩٥١؛ الزركلي: الأعلام، ج١،

<sup>(</sup>٢٤٤) لقب بـ "محدث مصر"، وكان له مجلس ثابت لتدريس الحديث بالجامع العتيق المقريزي: المقفي، ج١، ص٧٠٦ وما بعدها؛ عبد اللطيف حمزة: الحركة الفكرية في مصر ، ص١٧٧:١٧٦؛ مراد خليفة المختار كورة: دور علماء أهل السنة، ص١٣٤؛ محمد حسن الأعظمي: عبقرية الفاطميين، ص٢١٧؛ هويدا عبد العظيم رمضان: المجتمع في مصر، ج٢، ص١١٩.

في أواخر العصر الفاطمي، مع بروز محدثين كبار مثل ابن منده (ت ٥١١ه) (٢٤٥) والمديني (ت ٥١٧هـ) المشرف على الجامع العتيق، والمخصص له حلقة لتدريس الحديث به (٢٤٠)، والسلفي (ت ٥٧٦هـ) (٢٤٨).

وتؤكد المؤشرات البيانية هذه المعطيات، إذ يُظهر الشكل رقم(٢) تراجع النشاط السني في بدايات العصر الفاطمي، تحت تأثير القبضة العقدية للدولة، قبل أن يتصاعد تدريجيًا مع صعود دور الوزراء السنّة، خاصة في المراحل المتأخرة، ويوازي ذلك ما يوضحه الشكل رقم(٣) من صعود المذهب الشيعي في بدايات الدولة، وبلوغه ذروته في عهد الخلفاء، ثم تراجعه نتيجة الانقسام الداخلي بين النزارية والمستعلية، وتنامي النفوذ السني داخل مؤسسات الدولة. وقد أسفر ذلك عن طفرة نوعية وكمية في دراسة الحديث، سواء في عدد حلقاته أو وفود العلماء المحدثين، حتى انحسر النفوذ الشيعي تماما مع سقوط الدولة الفاطمية(٢٤٩).

وتبرز هذه المؤشرات العلاقة العكسية بين المذهبين: فكلما انحسر المشروع الشيعي، ازداد الحضور السني رسوخًا، لا سيما في جامع عمرو بن العاص، الذي احتفظ بدوره العلمي، ولم تنقطع فيه صلة الرواية ولا مجالس الإملاء. بل تحوّل في بعض المراحل إلى فضاء مقاومة هادئة للمد الشيعي، واستعاد نشاطه بكثافة مع التراجع السياسي للفاطميين وصعود الدولة الأيوبية، التي أعادت المذهب السني مذهبًا رسميًا للدولة.

ولا يمكن فهم هذا الامتداد الزمني بمعزل عن الانتماء الجغرافي، فقد تواكب المساران وتكاملا؛ إذ انتقل أثر جامع عمرو إلى مناطق أخرى داخل مصر وخارجها بفعل تنقل المحدثين بين الحواضر العلمية، وهو ما يستدعي الوقوف على طبيعة هذا الانتماء الجغرافي في العنصر التالي.

ثانياً: الانتماء الجغرافي تُظهر الجداول والإحصاءات البيانية أنّ الفترة (٣٥٨-٥٢٥ه / ٩٦٩-١١١١م) تميّزت بتوازن نسبي بين علماء الحديث المصربين والوافدين؛ إذ شكّل الوافدون نحو ٤٥٪ من مجموع المحدثين، مقابل ٤٦٪ للمصربين. ويُعزى هذا التوازن إلى استقرار الأوضاع السياسية نسبيًا، وانفتاح مصر على حركة الرحلات العلمية القادمة من المشرق، إضافة إلى مكانة جامع عمرو بن العاص كمحطة رئيسية لاستقبال العلماء العابرين أو المقيمين، مما شجع على استمرار تدفق الوافدين واندماجهم في البنية العلمية المحلية. ويعكس هذا التوازن أيضًا مرونة المنظومة العلمية المصرية وقدرتها على استيعاب العناصر الوافدة ودمجها ضمن بنيتها التعليمية، مما أسهم في ترسيخ مكانة مصر كمركز علمي منفتح على مختلف التيارات الحديثية القادمة من سائر الأقاليم الإسلامية.

ورغم هذا التوازن العددي، تكشف المعطيات عن تفاوت نوعي بين الفريقين؛ إذ تفوّق الوافدون في فئة الحفّاظ بنسبة بلغت نحو ٢٠٪، مقابل ٤٠٪ فقط للمصربين، وهو ما يعكس استمرار المشرق الإسلامي —بمراكزه الكبرى في بغداد ونيسابور ودمشق— كمصدر رئيسي لإمداد مصر بالنخبة العلمية المتقنة للحفظ والرواية العالية، في

(٢٤٧) السيوطي: حسن المحاضرة، ج١، ص٣٧٥،٣٧٤؛ أحمد كامل محمد صالّح: مصر بين المذهب السني والمذهب الإسماعيلي، ص٢٨٩؛ خالد بن عبد الرحمن: الحياة العلمية، ص١١٢.

<sup>(</sup>۲٬۰) أبو زكريا يحيى بن عبد الوهاب بن منده (ت ۱۱۰ه) من أهل أصبهان وصفه ابن خلكان بانه "محدث بن محدث بن محدث بن محدث بن محدث بن محدث بن محدث وأنه جليل القدر وافر الفضل واسع الرواية ثقة حافظا مكثرا صدوقا. ابن خلكان: وفيات الأعيان ج٤، ص ٢٨٩وما بعدها؛ العامري: غربال الزمان، ص٤٠٤؛ حسن إبراهيم حسن: تاريخ الإسلام، ج٤، ص٢٢٣؛ صفاء شكري نظير على: رحلة علماء المشرق، ص٤٠٤؛

<sup>(</sup>٢٤٦) أبو صادق مرشد بن يحيى بن القاسم المديني ثم المصري للمزيد عن ترجمته انظر الذهبي: تاريخ الإسلام، ج٣٥، ص٤١٨؛ السيوطي: حسن المحاضرة، ج١، ص٣٧٥،٣٧٤ ابن العماد: شذرات الذهب، ج٦، ص٩٢.

<sup>(</sup>١٤٠٨) وفي القرن السادس الهجري ظفرت مصر بعدد كبير من رجال الحديث على رأسهم الإمام الحافظ السلفي (٣٦٠٥هـ) كان إمامًا حافظ ناقدا خيرا انتهى إليه علو الإسناد وروى عنه الحفاظ في حياته. ابن خلكان: وفيات الأعيان، ج١، ص٥٠٠وما بعدها؛ المقريزي: المقفى، ج١، ص٢٠٠ وما بعدها؛ عبد اللطيف حمزة: الحركة الفكرية في مصر، ص٢١٧؛ مراد خليفة المختار كورة: دور علماء أهل السنة، ص٤١٢؛ محمد حسن الأعظمي: عبقرية الفاطميين، ص٢١٧؛ هويدا عبد العظيم رمضان: المجتمع في مصر، ح٢، ص١١٩.

في مصر، ج٢، ص١١٩. <sup>(٢٤٦)</sup> خالد بن عبد الرحمن: الحياة العلمية، ص٢١٧؛ مساعد جابر سالم العنزى، مريم إبراهيم محمد الكندري: التغيرات السياسية، ص٥.

حين كان النشاط المحلي في مصر أكثر تركّزًا على التلقي ونقل الروايات دون الوصول إلى مراتب الحفظ العليا. في المقابل، تبدو الغلبة للمصريين في فئة المحدثين غير الحفّاظ بنسبة بلغت نحو 71٪، مقابل 79٪ للوافدين، ما يدل على اتساع نطاق النشاط العلمي المحلي في مجالات التدريس والرواية، وإن كان أغلبه يقتصر على مراتب دون الحفظ، وهو ما قد يرتبط بتركيبة المجتمع العلمي في مصر واعتماده على حلقات تعليمية موسعة تضم طلبة من مستويات متفاوتة.

كما تُظهر البيانات هيمنة واضحة للحضور المشرقي ضمن المحدثين الوافدين، إذ بلغت نسبتهم نحو ٨٧٪ من إجمالي هذه الفئة، مقابل نسبة محدودة لم تتجاوز ١٣٪ فقط للوافدين من بلاد المغرب الإسلامي. ويُفسَّر هذا التفاوت بقوة الشبكات العلمية التي ربطت مصر بالمشرق عبر طرق التجارة والحج والرحلات العلمية، مما جعل مدن العراق والشام وخراسان مراكز رئيسية لتزويد مصر بالعلماء، في حين ظل الحضور المغربي محدودًا نتيجة البعد الجغرافي وضعف الروابط المؤسسية، رغم أن بعض المحدثين المغاربة —كابن دحية الأندلسي (ت٣٣٦ه/١٣٣)—كان لهم أثر علمي بارز ورسوخ في علوم الرواية.

وقد انعكس هذا التنوع الجغرافي على البيئة العلمية بجامع عمرو بن العاص، حيث اجتمع فيه علماء من مختلف الأقاليم، وبرزت مجالس حديثية نشطة جمعت بين المحليين والوافدين. وأسهم عدد من كبار العلماء الوافدين، كالسِّجزي، والماليني، في إثراء حلقات التعليم بما حملوه من أسانيد عالية ومرويات متنوّعة، مما رسّخ مكانة الجامع كمحور علمي تلتقي عنده روافد الشرق والغرب (٢٥١). ولم يكن هذا التنوع وليد انتقالات فردية عابرة، بل ثمرة لشبكة واسعة من الرحلات العلمية التي مثّلت العمود الفقري للنشاط الحديثي، وربطت جامع عمرو بن العاص بالمراكز السنية الكبرى في العالم الإسلامي، وهو ما يستدعي التوقف عند طبيعة هذه الرحلات ودورها في ترسيخ الهوية السنية داخل مصر.

ثالثًا: الرحلات العامية أظهرت الدراسة التحليلية لتراجم المحدثين في مصر خلال العصر الفاطمي -كما وردت في الجدولين رقم(٣٠٢) أنّ الرحلات العلمية كانت من أبرز أدوات التكوين المعرفي للمحدثين السنة، ووسيلة مباشرة للتشبّع بروح المرويات الأصيلة، وتجاوز الإقصاء المذهبي الذي فرضه المشروع الإسماعيلي. فلم يكتف المحدثون -من المصربين والوافدين - بالتلقي المحلي، بل قصدوا مراكز علمية كبرى في العراق والحجاز والشام ونيسابور وما وراء النهر، إضافة إلى المغرب والأندلس، طلبًا للإسناد العالى والاتصال بشيوخ السنة.

اتخذت هذه الرحلات بُعدًا مقاومًا، إذ لم تكن مجرد طلب للعلم بل وسيلة استراتيجية لربط مصر بمحيطها السني في المشرق، وكسر العزلة المذهبية التي سعت الدولة الفاطمية لترسيخها. وقد بلغت كثافة الرحلات ذروتها في العصر الفاطمي الأول، حين كانت قبضة الدولة على النشاط السني لم تشتد بعد، بينما شهد العصر الفاطمي الثاني انحسارًا عدديًا في الرحلات، يقابله ارتفاع في نوعية المشاركين، ممن ازداد وعيهم بأهمية الرحلة في صون الهوية السنية. ويرتبط هذا التغير بعوامل إضافية، منها اضطراب طرق التجارة، وتصاعد النزاعات الإقليمية، وتبدل مراكز الجذب العلمي في المشرق.

ولم تكن مصر مجرد محطة عابرة، بل تحولت إلى مركز استقرار دائم للعديد من المحدثين، الذين عادوا من رحلاتهم مزوّدين بروايات دقيقة، وسلاسل إسناد موثوقة، وأدمجوها في شبكة التعليم المحلي، وبخاصة في الفسطاط والإسكندرية. وقد استفاد جامع عمرو بن العاص من هذا التفاعل العلمي، إذ احتضن مجالس بعض من مارسوا

(۲۰۰) عمر بن حسن الأندلسي السبتى ابن دحية الحافظ الكبير أبو الخطاب. للمزيد عن ترجمته انظر ابن خلكان: وفيات الأعيان، ج٣، ص٤٤٨وما بعدها؛ الذهبي: العبر، ج٣، ص٧٢٠؛ تذكرة الحفاظ، ج٤، ص١٤٣؛ اليافعي: مرآة الجنان، ج٤، ص٧٢وما بعدها؛ ابن كثير: البداية والنهاية، ص٧١؟ العامري: غربال الزمان، ص١٣٥؛ ابن العماد: شذرات الذهب، ج٧، ص٢٨١:٢٨٠.

\_

<sup>(</sup>٢٥١) عبد اللطيف حمزة: الحركة الفكرية في مصر، ص١٧٧.

الرحلة ثم استقروا في مصر، مثل ابن مسرور وابن حنزابة والسجزى والسلفي، والحراني (ت 1.38 4/9 1.6 1.6 مما جعله بمثابة حلقة وصل بين المراكز السنية الكبرى وطلاب الحديث في مصر، وأسهم ولو بصورة غير مركزية – في ترسيخ معايير الرواية الدقيقة والنقد الحديثي في قلب الفسطاط.

وعلى هذا النحو، مثّلت الرحلة العلمية أداة مزدوجة للمحدثين السنة: من جهة كانت وسيلة لاستقاء المعرفة والارتباط بالمرويات الأصيلة، ومن جهة أخرى وسيلة لمواجهة محاولات التشييع، عبر شبكة مستقلة في السند والمرويات، مكّنت مصر حرغم التحديات السياسية – من التحول تدريجيًا إلى مركز علمي سني فعال، لا مجرد متلق. وقد أفرز هذا الامتداد المعرفي بما حمله من تنوّع في الاتجاهات الفكرية للمحدثين، أثرًا مباشرًا على البيئة العلمية داخل جامع عمرو، حيث اثمرت تجاربهم المتعددة تفاعلًا بين المدارس الفقهية، أسهم في تحقيق قدر من التكامل في مواجهة الهوية الشيعية، وهو ما يمهّد لرصد مظاهر تعدد المدارس الفكرية السنية وتتبّع درجة انتشارها بالجامع.

رابعاً: المدارس الفقهية السنية الأربعة، اتسمت في مراحلها الأولى بالتنافس لا سيما في مناهجها الاجتهادية وتطبيقاتها المدارس الفقهية السنية الأربعة، اتسمت في مراحلها الأولى بالتنافس لا سيما في مناهجها الاجتهادية وتطبيقاتها الفقهية. غير أنّه أخذ في التراجع مع تصاعد المشروع العقدي الإسماعيلي، إذ اتجهت هذه المدارس الفقهية نحو التنسيق والتكامل داخل جامع عمرو، فزالت المصادمات بينها، وتوحّد خطابها العقدي في مواجهة المدّ الشيعي الذي حاولت الدولة فرضه على المؤسسات العلمية والدينية (٢٥٤).

وتظهر بيانات الجدولين رقم(٣٠٢) وجود تعددية مذهبية سنية للمحدثين بطبقاتهم، رغم افتقار بعض التراجم إلى تحديد المذهب الفقهي يتبين لنا أن أوسعها انتشارًا كان الشافعي، يليه المالكي، الذي تراجع حضوره نسبيًا لكونه مذهب الخلافة العباسية، الخصم السياسي والعقدي للفاطميين، مما دفع بعض علمائه إلى الانتقال نحو الإسكندرية التي أصبحت ملاذًا علميًا لنشاطهم، بعيدًا عن الرقابة المباشرة في الفسطاط. أما المذهبان الحنفي والحنبلي فقد كان حضورهما محدودًا عدديًا، لكنه بارز نوعيا كما في حالة السجزي الحنفي، وعبد الغني الحنبلي (٢٥٥).

يُستدل من التعدد المذهبي داخل جامع عمرو بن العاص على أن اختلاف المذاهب الفقهية لم يكن مصدر انقسام، بل شكّل عنصر إثراء معرفي أتاح بيئة علمية مرنة ومتنوعة. وقد ساهم هذا التنوع في تبادل الاجتهادات، وتكوين طلاب يمتلكون قدرة على المقارنة بين الأقوال الفقهية دون تعصّب، مما حافظ على تماسك الهوية السنية في مواجهة الخطاب الإسماعيلي ذي الطابع العقدي المغلق. ويظهر ذلك في تراجم بعض العلماء الذين تتلمذوا على مشايخ من مذاهب متعددة، كمن أخذ عن الشافعية والمالكية في الفسطاط، ثم تلقّى العلم عن الحنفية في الإسكندرية، في تجسيد لمرونة معرفية ضرورية لذلك السياق.

<sup>(</sup>۲۰۲) أبو الحسن على بن عمر الحراني المصري الصواف يعرف بابن حمصه للمزيد عن ترجمته انظر الذهبي: العبر، ج٢ن ص ٢٧٤؛ تاريخ الإسلام، ج٣٠؛ ص٤٧٠؛ السيوطي: حسن المحاضرة، ج١، ص٣٧٤،٣٧٣؛ ابن العماد: شذرات الذهب، ج٥، ص ١٨٤.

<sup>(</sup>۲<sup>۵۳)</sup> منذ أواخر الدولة الطولونية وجد بمصر ثلاث مدارس فقهية للسنة، وهي مذهب مالك وقد دخل مصر سنة ١٦٣ه وكان له اتباع كثيرون، ومذهب الشافعي الذي اتبعه كثير من المصريين منذ سنة ١٩٨ه عند قدوم الشافعي لمصر. المقريزي: الخطط، ج٤، ص٣٦٢ وما بعدها؛ خطاب عطية، التعليم في مصر، ص٣٨هامش٤.

<sup>(</sup>٢٥٤) خالد بن عبد الرحمن: الحياة العلمية، ص٢٣٠.

<sup>(</sup>۲۰۰) عبد الغنى بن عبد الواحد بن على بن سرور المقدسي الحنبلي الحافظ الإمام تقى الدين أبو محمد الزاهد العابد للمزيد عن ترجمته انظر البغدادي: هدية العارفين، ج١، ص٥٨٩؛ الذهبي: سير أعلام النبلاء، ج١١، ص٤٤٣؛ تذكرة الحفاظ، ج٤، ص١١٧:١١؛ اليافعي: مرآة الجنان، ج٣، ص٣٧٨؛ ابن كثير: البداية والنهاية، ص١٩٧٠؛ ابن تغرى بردى: النجوم، ج٢، ص١٦٥.

خامساً: طرائق التلقي والتلقين أظهرت الجداول الإحصائية المستخلصة من تراجم المحدثين في مصر الفاطمية خلال الفترة (٣٥٨–٣٦٥ه/٩٦٩–١١٧١م) تنوعًا ملحوظًا في طرائق تلقي وتلقين الحديث، عكس التزامًا منهجيًا دقيقًا لدى المحدثين بضوابط الرواية وصيانة السند، بما يتسق مع المدرسة الحديثية السنية. وقد تنوعت هذه الأساليب بين السماع، والإجازة، والإملاء، والمناولة لتشكل معًا ملامح بنية تعليمية دقيقة تُعلي من شأن التوثيق وضبط الرواية.

شكّلت طريقة السماع القاعدة الأوسع في تلقى الحديث، كما في حالات النقاش (ت٤١٦ه)، وابن دحية مسرور (ت٤٤٠ه)، وابن النحاس (ت٤٥٠ه)، والحبال (ت٤٨٦ه)، وأبي طاهر السلفي (ت٥٣٦ه)، وابن دحية (ت٦٣٣ه)، إذ اعتبرت أكثر الطرائق توثيقًا وتحقيقًا للرواية نظرا لقيامها على الاتصال المباشر بالشيخ ما يحد من فرصة الانقطاع والتحريف. تلتها مجالس الإملاء التي برزت بشكل واضح في روايات النقاش وابن النحاس، مما يعكس وجود بيئة تعليمية منظمة تستوعب طلاب العلم في إطار تدريس مفتوح ومنهجي وتشير بيانات الجدول إلى أن نسب الإملاء ارتفعت في النصف الثاني من الفترة المدروسة، ما قد يعكس زيادة الحاجة إلى التعليم الجماعي المنضبط في مواجهة ضغوط المذهب الرسمي، أما الإجازة فقد مثلّت بديلًا ضروريًا لمن تعذر عليه السماع المباشر من بعض الشيوخ، كما في حالة أبي نصر السجزى (ت٤٤٤ه) وابن حنزابة (ت٠٧٤ه)، حيث منحوها لتلامذتهم الثقات، ضمانًا لاستمرار سلسلة الرواية. ويبدو أن انتشار الإجازة ارتبط بفترات اشتداد القيود السياسية أو البعد الجغرافي، إذ مكّنت المحدثين من تجاوز العوائق المكانية والزمنية.

وفى هذا السياق يتضح أن طرائق التلقي لم تكن محصورة في أطر فردية، بل تمت ممارستها ضمن بيئات تعليمية نشطة، احتضنتها مساجد كبيرة، من أبرزها جامع عمرو بن العاص، الذي ظل مركزًا هامًا للسماع والإقراء والدرس رغم محاولات التهميش والتضييق من قبل الدولة الفاطمية. فقد ظلّ محتفظًا بمكانته كمركز رئيس لنشاط المحدثين، وموقعًا محوريًا في نشر الرواية السنية. ووفرت له رمزيته التاريخية والثقافية دعمًا شعبيًا ساعد على بقائه فاعلًا في المشهد العلمي، خاصة وأنه استقطب عددًا من العلماء الوافدين، وخرّج أجيالًا جديدة من المحدثين المحليين الذين حافظوا على تقاليد المدرسة السنية.

ومن خلال تحليل الجداول الإحصائية، يتضح ان طرائق التلقي والتلقين تجاوزت كونها مجرد وسائل للتعليم، لتتحول إلى أداة مزدوجة لحفظ الحديث من التحريف من جهة، وصيانة الهوية السنية داخل البيئة الشيعية من جهة أخرى، وقد تجسد هذا المعنى بوضوح في جامع عمرو بن العاص، الذي تحوّل من مجرد معلم حضري إلى رمز للمقاومة الثقافية والعقدية، بما جعل من بنيته التعليمية جزءًا من منظومة أوسع لصيانة هوية أهل السنة، والدفاع عن موروثهم السنى الذي تجلّى بوضوح في حركة التأليف الحديثي، وما أفرزته من إنتاج علمي متتوّع شكّل امتدادًا طبيعيًا لمسارات التلقى والتلقين، ومظهرًا من مظاهر الصمود العلمى في مواجهة المشروع الفاطمى.

سادساً: الإنتاج العلمي للمحدثين أظهرت الدراسة الإحصائية لتراجم المحدثين خلال العصر الفاطمي بمصر عن نشاط متنام ومتنوع في علم الحديث، تجاوز مجرد النقل والرواية، ليشمل التأليف والتدريس، وكان في مجمله مرتبطًا بتيار مستقل عن مؤسسات الدولة، لا سيما داخل جامع عمرو بن العاص الذي مثّل حاضنة مركزية للمحدثين والطلبة. وقد تميّز هذا الإنتاج بتنوّعه في الشكل والمضمون فأفرز منظومة معرفية متماسكة وظفت أدوات الرواية والبحث الحديثي في ترسيخ العقيدة السنية، والدفاع عنها في مواجهة المشروع العقدي الإسماعيلي الفاطمي.

ففي المرحلة الأولى من العصر الفاطمي، وبالرغم من إحكام السلطة قبضتها على المؤسسات الدينية والتعليمية، برز عدد من العلماء حافظوا على النشاط التأليفي وأسهموا في إحياء علوم الحديث وتدريسها، ومن أبرز هذه المؤلفات "الإبانة الكبرى في الحديث" لأبي نصر السجزي، أحد العلماء الوافدين إلى مصر، قدّم فيه معالجة حديثية في مواجهة الفكر الشيعي، إضافة إلى عبد الغني بن سعيد الأزدي، أحد أبرز كبار المحدثين الذين عُرفوا بسعة

حفظهم وعلق إسنادهم، وابرز مؤلفاته المؤتلف والمختلف ومشتبه الأسماء ومشتبه الأنساب (٢٥٦)، كما برزت مصنفات الحافظ الدارقطني (ت ٣٨٥ه) (٢٥٠) أحد كبار أئمة الحديث في القرن الرابع الهجري وقد عُرف بعنايته البالغة بجمع وتصنيف الحديث، فألف كتابًا في السنن، كما صنف المؤتلف والمختلف، واهتم بإعداد المستدركات على كتب السابقين، لإيمانه بأن كثيرًا من الأحاديث الصحيحة لم تُدوَّن في المصنفات الأولى كما أملى كتابه المسند في حلقات علمية، وكان قد عاونه في تحريره عبد الغني بن سعيد الأزدي (٢٥٨).

وتزامنًا مع تراجع القبضة المركزية في النصف الثاني من العصر الفاطمي، تجدد حركة التأليف لدى المحدثين السنّة (٢٥٩)، وظهرت أسماء جديدة مثل أبو طاهر السلفي، الذي ترك إنتاجًا غزيرًا تمثّل في مؤلفات مثل "السفينة البغدادية"، و "معجم السفر"، و "الأربعين البلدية"، و "الوجيز في المجاز والمجيز"، كما ألف أبي الحسن الخلعي "الفوائد العشرية" المعروف بالخلعيات، جامعًا فيه أحاديث ذات طابع عملي وتربوي (٢٦٠)، في حين اشتهر أبو إسحاق الحبال باقتنائه مكتبة ضخمة تجاوزت محتوياتها ٥٠٠ قنطار من الكتب، قام بجمع أجزاء حديثية منها كانت تُتداول بين طلبة العلم (٢٦١)، وشارك شرف الدين المالكي السكندري بتصنيفه "الصيام بأسانيده"، وألف ابن دحية الأندلسي، عددًا من المصنفات التي جمعت بين السرد التاريخي والبعد العقدي، مثل "أعلام النص المبين"، و"الصلة".

وتكشف المعطيات الواردة في الجداول (٣،٢) أن الإنتاج العلمي ظل قائمًا على مدار الحقبة الفاطمية بفترتيها، وإنْ تفاوت في حجمه ونوعه؛ فقد اتسم في المرحلة الأولى بالحذر مع إحكام الدولة قبضتها وفرض هويتها الشيعية، بينما اتسع نطاقه وازدهر في المرحلة الثانية مع تراجع قبضة الدولة، مما أتاح للمحدثين توسيع نطاق التأليف والتدريس، فتنوعت المصنفات بين الشروح، والمستخرجات، والمستدركات، وكتب الرجال، والمؤلفات الجامعة بين الصحيحين، فتحوّل الإنتاج الحديثي إلى أداة ثقافية فعالة في مقاومة التشييع، لا مجرد نشاط علمي معزول فأسهم بذلك في إعادة تشكيل الوعي السني قام فيه جامع عمرو بن العاص بدورًا محوريًا، بوصفه منبرًا حرًا استوعب العلماء والطلبة، وحافظ على الموروث السني، وأسهم في نشره داخل مصر وخارجها.

لم يكن هذا الحضور العلمي في جامع عمرو بن العاص معزولًا عن الواقع الاجتماعي الأوسع، بل ترافق مع أدوار ميدانية مارسها المحدثون في مختلف قطاعات المجتمع، مما عزّز من تأثير الجامع كمنبر سني شامل لا يقتصر على العلم، بل يمتد إلى تشكيل نخبة علمية مجتمعية شاركت في الدفاع عن الهوية السنية داخل مؤسسات الدولة وخارجها، وهو ما توضحه تراجمهم من خلال ما تولّوه من مناصب رسمية ومهن مدنية، ننتقل إليها فيما يلى.".

سابعاً: المناصب الرسمية والمهن المدنية تكشف الدراسة التحليلية لتراجم المحدثين في مصر خلال العصر الفاطمي اتساع أدوارهم لتتجاوز نطاق التلقي والتدريس، اذ انخرط بعضهم في وظائف رسمية أو مهنية، مما يعكس تداخلًا بين المجالين العلمي والإداري فقد انتشر سماع الحديث بين جميع الطبقات حتى موظفي الدولة وكتابها، ومن أبرز الأمثلة على تولى المحدثين السنة مناصب عليا في الدولة ابن حنزابة، الذي بلغ قمة الهرم

<sup>(</sup>۲۰۲) ابن العماد: شذرات الذهب، ج٥، ص٥٤؛ الشريف يحيى بن حمزة الوزنة: الحياة التعليمية، ص٣٠.

<sup>(</sup>۲۵۷) العامري: غربال الزمان، ص۲۲۷.

<sup>(</sup>٢٥٨) آدم متر: الخضارة الإسلامية، ج١، ص٣١٨؛ خالد بن عبد الرحمن: الحياة العلمية، ص٢١١؛ وليد أحمد حمود: أوضاع أهل السنة، ص٢٥٠:٣٥٨.

<sup>(</sup>٢٥٩) أحمد كامل محمد صالح: مصر بين المذهب السني والمذهب الإسماعيلي، ص٢٩٠؛ جمال محمد إسماعيل محمود: العلاقة بين العباسيين والفاطميين، ص٣٤٠مساعد جابر سالم العنزي، مريم إبراهيم محمد الكندري: التغيرات السياسية، ص٩٤٠مساعة، ص٩٠٣٥٨.

<sup>(</sup>٢٦٠) خالد بن عبد الرحمن: الحياة العلمية، ص٢١٣؛ خضر أحمد عطا الله: الحياة الفكرية، ص٤١٤٧،١٤١؛ الشريف يحيى بن حمزة الوزنة: الحياة التعليمية، ص٣٩؛ وليد أحمد حمود: أوضاع أهل السنة، ص٣٦١:٣٦٠.

<sup>(</sup>٢٦١) الذهبي: سير أعلام النبلاء، ج ١٨، ص ٤٩٩؛ خالد بن عبد الرحمن: الحياة العلمية، ص ١٢٢؛ وليد أحمد حمود: أوضاع أهل السنة، ص ٣٥٩.

الإداري بتوليه وزارة الديار المصرية رغم خلفيته السنية. وكذلك الحصيب المصري الذي تولى أيضًا للقضاء، وإن كانت تلك المناصب لا تعبّر عن تمكين سنّي حقيقي داخل بنية الدولة الإسماعيلية، بل تمثّل استثناءً محدودًا لا تغير من طبيعة التوجّه العقدي العام للدولة. وكذلك "محمد بن بنان الأنباري" من الكتاب تولى ديوان النظر وعزل.

غير أن المشهد تغيّر جذريًا مع قيام الدولة الأيوبية، حيث أصبح دمج العلماء -ومنهم المحدثين- في مؤسسات الدولة جزءًا من مشروعها لإعادة ترسيخ الهوية السنية. وتحوّلت الوظائف العلمية والدينية إلى أدوات مؤسسية تدعم السياسة المذهبية الجديدة، حيث تولّى "الحافظ ابن دحية الأندلسي" مشيخة دار الحديث وقضاء القضاة، في دلالة توضح انخراط أهل الحديث في إعادة تأسيس المنظومة التعليمية الرسمية التي تبنتها الدولة الأيوبية وترسيخ الهوية السنية. وتحوّلت الوظائف الدينية والعلمية إلى أدوات مؤسسية لتثبيت العقيدة السنية.

في المقابل، تبرز تراجم فئة واسعة من المحدثين، لا سيما من لم يبلغوا درجة الحفظ، امتهانهم وظائف مدنية متنوعة خارج الإطار الرسمي، يعكس اندماجهم في النسيج الاجتماعي والاقتصادي العام فمنهم من امتهن التجارة – كالبزازين أمثال عبيد الله بن محمد المصري، والمؤمل الشيباني، وابن الطفال النيسابوري (٢٦٢)، والوراقين أمثال علي بن ربيعة، والحكيمي المصري، وتجار الكارم مثل عبد الرحمن الإسكندراني ، بينما عمل آخرون في وظائف إدارية مثل الكتابة والحجابة أمثال الأثير الأنماري، وعلي بن حمزة البغدادي، بالإضافة إلى من تولّوا القضاء أو اعتزلوا منه كالقاضي الخلعي الذي زهد في القضاء بعد يوم واحد من توليه. ويُلاحظ أن هذه الفئة لم يكن لها غالبًا مؤلفات مشهورة، ما يشير إلى أن دورها العلمي اقتصر على الرواية والتلقي دون إنتاج مؤلفاتي مؤثر، ربما لعدم بلوغهم رتبة الحفظ أو ضعف مكانتهم في السند.

يُبرز هذا التنوع المهني مسارين متوازيين في حياة المحدثين: الأول، مهني يضمن الحد الأدنى من الكفاية المعيشية والاستقلال الاقتصادي خارج مؤسسات الدولة ذات الصبغة الإسماعيلية؛ والثاني، علمي يحافظ على استمرارية النشاط السني داخل بيئات شعبية وتعليمية موازية وقد ساعدتهم مهنهم، خصوصًا تلك المرتبطة بالكتب، على الاستمرار في نشر الرواية وتنظيم المجالس العلمية. ويكشف هذا الحضور المهني عن أحد مقومات الصمود السني في وجه الهيمنة الفاطمية، إذ وقر للمحدثين وسائل للبقاء والمقاومة بعيدًا عن سيطرة الدولة، خاصة من خلال المساجد الكبرى كجامع عمرو بن العاص، الذي أسهم في صيانة الهوية السنية خلال تلك المرحلة.

(٢٦٢) نشأ وسط أسرة معظمها من أهل الحديث، ورحل في طلب العلم لمصر الف الكثير من الكتب منها المسند الكبير. عاد لوطنه نيسابور، وظل يعقد مجالسه الدينية في علم الحديث حتى توفى سنة(٩٧٦هـ/٩٧٦م). صفاء شكري نظير على: رحلة علماء المشرق،

ب ۲۰۸:۶۰۷.

#### الخاتمة

بناءً على ما توصل إليه البحث من معطيات تاريخية وتحليلية، يمكن استخلاص عدد من النتائج التي تُسهم في إعادة تقييم الدور العلمي والديني لهذا الجامع العربق نعرض لها في الخاتمة.

تشير الوقائع التاريخية إلى أن العصر الفاطمي في مصر اتسم بصراع مذهبي حاد، تمثل في محاولات الدولة فرض الهوية الشيعية الإسماعيلية عبر مؤسساتها الدينية والتعليمية، وهو ما انعكس مباشرة على وضع جامع عمرو بن العاص الذي تعرّض للتهميش لصالح المؤسسات الرسمية ذات الطابع الشيعي. ومع ذلك، ظل الجامع محتفظًا بدور محوري في المشهد العلمي السني، بفضل جهود المحدثين الذين ارتبطوا بالمجتمع الشعبي أكثر من السلطة السياسية. فقد أسهم هؤلاء في الحفاظ على الهوية السنية من خلال نشر علوم الحديث، وتكوين شبكات للرواية والتعليم، وتنظيم الحلقات العلمية العلنية والسرية، في صورة مقاومة معرفية مستمرة، وبرزت من خلالها حتى مشاركة نسائية لافتة.

وقد كشفت الدراسة عن تنوع واسع في الانتماء الجغرافي والمذهبي للمحدثين، من المصريين والوافدين على حد سواء، بما يعكس انفتاح الجامع على الحركة العلمية العابرة للحدود. وقد تميزت بنيته التعليمية بآليات منهجية دقيقة كالجرح والتعديل والسماع والإجازة، الأمر الذي جعل من الحديث النبوي أداة فاعلة لتثبيت المرجعية العقدية السنية، وإلى جانب ذلك، وفرت المهن الحرة التي امتهنها كثير من العلماء استقلالية مهمة عن المؤسسات الشيعية، وأسهمت في استمرار نشاطهم العلمي والتعليمي، لا سيما في مجالات الكتب والمكتبات. ولم يقتصر تأثير الجامع على الفسطاط وحدها، بل امتد إلى مراكز علمية كبرى مثل الإسكندرية التي شكّلت محطة محورية لتبادل الروايات وانتقال المحدثين، مما عزز البعد الإقليمي لدوره العلمي.

ورغم استئناف التدريس والخطبة فيه، لم يستعد جامع عمرو مكانته التي تمتع بها في العصور الأولى كمركز أول للعلم، بل أصبح جزءًا من منظومة مؤسسية تعليمية أوسع تزاحمه فيها المدارس النظامية ومؤسسات العلم الكبرى. وهو ما جعل تأثيره يتخذ طابعًا رمزيًا بارزًا بعد أن كان المركز الأوحد للعلم الحديثي في العصور السابقة. ومن ثم، فإن جامع عمرو بن العاص، رغم تراجعه النسبي، ظل ركيزة أساسية في ترسيخ الهوية السنية في مصر، وجسرًا حيًا يربط بين الماضي التأسيسي للحركة العلمية والمشهد الديني المتجدد عبر العصور.

ملحق رقم (۱) أولًا: الجداول جدول رقم (۱) رصد لمراحل إصلاحات جامع عمرو بن العاص على مر العصور (۲۲۳)

| تفاصيل الإصلاح                                                                                                                                                                                                                                                                                               | تاريخ الاصلاح | المرحلة التاريخية | م |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------|-------------------|---|
| عصر التأسيس ولا توجد اصلاحات                                                                                                                                                                                                                                                                                 |               | الخلفاء الراشدين  | 1 |
| اصلاح السقف وتدعيم الاعمدة الخشبية في عهد قرة بن شريك العبسي                                                                                                                                                                                                                                                 | ۹۰هـ/۲۰۹م     | العصر الأموي      | ۲ |
| صيانة عامة بعد سقوط الامويين                                                                                                                                                                                                                                                                                 | ۱۳۲ه/۲۰۰م     |                   |   |
| انهيار أجزاء من الجامع بسبب زلزال وأعاد بنائها عبد الله بن طاهر بتجديد<br>بعض الجدران وإصلاح الاسطح واستبدال الطوب اللبن بطوب أكثر متانه                                                                                                                                                                     | ۲۱۲ه/۲۲۸م     | العصر العباسي     | ٣ |
| ترميم للأسقف والمحراب من قبل احمد بن طولون الوالي في إطار<br>العباسيين                                                                                                                                                                                                                                       | ۳۶۲ه/۲۷۸م     | •                 |   |
| أصلح خمارويه أروقة ومحراب الجامع بعد اضطرابات داخلية ان تكاليف اصلاحاته بلغت ٦٤٠٠ دينار حدث حريق للجامع وامر خمارويه ابن احمد بن طولون بتجديد بنائه                                                                                                                                                          | ٥٧٦هـ/٨٨٨م    | الدولة الطولونية  | ٤ |
| إصلاحات جزئية للأبواب والاسقف على يد أحد الولاة العباسيين                                                                                                                                                                                                                                                    | ۱۰هـ/۲۲۹م     | الدولة الاخشيدية  | ٥ |
| تجديد الاروقة والمحراب في عهد الحاكم بأمر الله عهد الحاكم بأمر الله سنة ٣٨٧ه قام بعمل رواق في صحن الجامع على أعمدة من الحجر بدلا من الخشب وزود الجامع بمنبر كبير/كما شيد المستنصر مئذنة وسط جدار القبلة / عهد العزيز استبدل منبر الجامع بمنبر مذهب ٣٧٩هـ/٩٨٩م / عهد الحاكم استبدل بمنبر أكبر سنة ٤٠٠٥هـ/١٠١م | ۳۷۹هـ/۹۸۹م    | الدولة الفاطمية   | ۲ |
| إصلاحات للأسقف والنوافذ في عهد الظاهر الإعزاز دين الله                                                                                                                                                                                                                                                       | ٣٠٤ه/١٠١٢م    |                   |   |
| إصلاحات داخلية وزخرفية على يد الوزير الأفضل شاهنشاه شيد مئذنتان عرفت احداهما بالمئذنة الكبيرة – في موضع قبة المقام الان ٥١٥ الصح                                                                                                                                                                             | ٧١٥ه/٣٢١١م    |                   |   |
| ترميم المحراب في عهد العاضد لدين الله اخر خلفاء الفاطميين                                                                                                                                                                                                                                                    | 900ه/١٦٢١م    |                   |   |
| اصلاح شامل على يد صلاح الدين لإزالة الاثار الفاطمية الشيعية / وقد تعرض الجامع لاحقًا لأضرار جسيمة جراء الحريق الذي اندلع في الفسطاط سنة ٥٦٤ هـ/١٦٩م اثناء تنازع شاور ودرغام ا أدى إلى تهدم بعض معالمه / أعاد بناء القبلة والمحراب الكبير وكساه بالرخام وبلط تحت الحصير بالرخام وجعل له سقاية                 | ۸۶۰ه/۱۷۲۱م    | الدولة الايوبية   | ٧ |

(1)

<sup>(</sup>٢٦٣) الكندي، "ولاة مصر"، ص ١٢٤-١٢؛ ابن دقماق: الانتصار، ق١، ص١٦وما بعدها؛ السيوطي: حسن المحاضرة، ج٢، ص٢٥٤؛ علي مبارك، "الخطط التوفيقية"، ج٥، ص٠٦؛ أحمد فكرى: مساجد القاهرة، ج٢، ص٣١؛ حسن إبراهيم حسن: الفاطميون في مصر، ص١٠١؛ خالد عزب: الفسطاط، ص١٤٨؛ خطاب عطية على: التعليم في مصر، ص١٠١؛ سعاد ماهر محمد: مساجد مصر، ج١، ص٢٧؛ الشريف يحيى بن حمزة الوزنة: الحياة التعليمية، ص٢٨،٢٧؛ عبد الله إبراهيم المصري: جامع عمرو، ص١٠٨؛ حمود أحمد: جامع عمرو، ص١٠٠؛

# جدول رقم (۲) ذكر من كان بمصر من حفاظ الحديث (۸۰۳–۸۹هه/۹۲۹–۲۱۱۸م)

| المصـــادر<br>والمراجــــع                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | الوظائف | المؤلفات                                         | طريقـــة<br>التلقيـــن                                          | الرحلات<br>العلمية                                       | المدرسة<br>الفقهية | مكان<br>النشاط         | المنشأ                        | تـــاريـــخ<br>الوفـــاة | تاريخ<br>الميلاد | الاســـم                                                                                   | اســـم<br>الحــاكم                   | م |
|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------|--------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------------|----------------------------------------------------------|--------------------|------------------------|-------------------------------|--------------------------|------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------|---|
| السذهبي: العبر، ۲۲/۲۲؛ تاريخ الإسلام، ۲۲/۲۲؛ تسذكرة الحفاظ، ۲۲/۲۱؛ الصفدى: الوافيات، ٤/٥٨؛ ابس تضرى بسردى: النجوم، ٤/١٤؛ السيوطي: حسن المحاضرة، ٢/٢٥٣؛ طبقات الحفاظ، ٤٨٣؛ ابن العماد: شسذرات السذهب، ٤/٥٧٢:٣٧٦.                                                                                                                                                                    |         | كان منزويا فلم<br>ينتشر حديثه                    | تلقى<br>الحديث<br>بالسمـاع                                      | العراق<br>والحجاز<br>وخراسان<br>ونيسابور<br>وغيرها       | شافعي              | نز <i>یل</i><br>تنیس   | مصبري                         | ۹ ۳۲ه<br>(۸۷سنة)         |                  | النقاش الحافظ الامام<br>الجوال (أبو بكر<br>محمد بن على بن<br>حسن المصري)                   |                                      | ١ |
| ابن الطحان: تاريخ علماء اهل مصر، ص ٢٣؛ الذهبي: سير اعسام النسبلاء، ٢٠/٠٨؛ العبر، ٢٤/٢؛ العبر، ٢٤/٢؛ العبر، ٢٤/٢؛ تساريخ الإسلام، ٢٤/٢٤؛ تساريخ تن ذكرة الحف الله المنان، ١٩٤١؛ الصفدى: البنان، ٢٤/٢؛ الميافيين، ١٨٤١؛ المتويزي: بيردى: النجوم، ٤٣/٤؛ ابن تغرى السيوطي: حسن المحاضرة، بردى: النجوم، ٤٣/٤؛ ابن العماد: ج١، ص٢٥٣؛ طبقيات الدفاظ، ٩٨٣؛ ابن العماد: شذرات الذهب، ٤٧٨/٤. |         |                                                  |                                                                 |                                                          |                    | مصسري                  | مصىري                         | ۳۷۰هند)                  | AYAT .           | الحسن بن رشيق<br>الحافظ (الامام أبو<br>بكر محمد العسكري<br>المصري)                         | عاصر المعز لدين الله<br>العزيز بالله | ۲ |
| الـذهبي: تـاريخ الإسـلام، ٢٦ (٥٨٠٥٨٠) المقريبزي: المقفـين ١٨/١، ١٠٦٠ المقفـين ١٨/٥٠، ١٩ المحاضرة، ١٣٥٠ طبقـات الحفـاظ، ١٣٥٠ البين العمـاد: شـذرات الذهب، ١٤٠٦، ١٤ هويدا عبد مصر الإسلامية، ١٨/٢، ١١٨٤٠.                                                                                                                                                                            | _       | کتبه ذهبت فحدث<br>من حفظة وامل <i>ی</i><br>کثیرا | تلقی<br>الحدیث<br>بالسماع<br>ولقنه من<br>حفظة<br>واملی<br>سنیسن | الحجاز<br>ولعراق<br>الشام<br>اصبهان<br>خراسان<br>خوزستان |                    | نىزىسل<br>نىسىابور     | مصري                          | ۳۷٦ه(۵۸سنة)              | -                | ابن النحاس المصري<br>الحافظ (احمد بسن<br>محمد بن عيسى بن<br>الجراح)                        | عاصر آن                              | ٣ |
| السذهبي: العبر، ٢٦/٥٢؛<br>تاريخ الإسلام، ٢٦/٢٦؛<br>تسنكرة الحفاظ، ٣/١٤١؛<br>السيوطي: حسن المحاضرة،<br>ج١، ص٢٥٣؛ طبقات<br>الحفاظ، ٣٩٨؛ ابن العماد:<br>شذرات الذهب، ١٣/٤٤؛                                                                                                                                                                                                           |         |                                                  | تل <i>قى</i><br>الحديث<br>بالسماع                               | بلـــخ<br>بغداد<br>دمشــق<br>مصــر                       |                    | نزی <i>ل</i><br>مصـــر | (وافــد)<br>بلـــخ<br>بفــارس | ۳۷۸ه<br>(۷۳سنة)          | ar.o             | ابن مسرور الحافظ<br>الجوال (أبو الفتح<br>عبد الواحد من محمد<br>بن احمد بن مسرور<br>البلغي) |                                      | ٤ |
| الذهبي: سير اعلام النبلاء، ١١/٦٥ تاريخ الإسلام، ١١/٢٥ تاريخ الإسلام، ١١/٢٧ با ١٠ تذكرة الحفاظ، ١٤٧/٢ بالوافي المرابع، المقلى، ١٣٨/١٠ المعريزي: المقفى، ٢٧/١٠ السيوطي: حسن المحاضرة، ١٣٠٥ طبقيات الحفاظ، ٢٠٢٤ بابن العماد: شذرات الذهب، ٤٦٣/٤.                                                                                                                                      |         |                                                  | تلقى<br>الحديث<br>بالسماع<br>ولقنه<br>بالإجازة                  | نیســـابور<br>بلاد ما<br>وراء النــهر                    |                    | نزیل<br>نیسـابور       | مصري                          | <b>.</b> \$7^3           |                  | احمد بن ابى الليث<br>نصر بـن محمـد<br>الحافظ (أبو العباس<br>النصيبى المصري)                |                                      | ٥ |

| الذهبي: سير اعلام النبلاء، ٢ / ٤٨٤؛ العبر، ٢/١٨١؛ العبر، ٢/١٨١؛ العبر، ٢/١٨١؛ العبر، ٢/١٨١؛ العبر، ٢/١٨١؛ المصفدى: الحوافي بالوافيات، ١٥٠١؛ المقريــــــزى: المقفى، ٢/٢١؛ ابن تغرى بـــردى: النجــوم، ٤/٤٠٢؛ السيوطي: حسن المحاضرة، ١٠٠٠؛ ابن العماد: ج١٠ ص٢٥٣؛ طبقـــــــات الحفاظ، ٥٠٤؛ ابن العماد: شــــذرات الـــــــــــــــــــــــــــــــــــ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | وزير<br>الديار<br>المصرية             |                                                                               | تلقى<br>الحديث<br>بالسماع<br>ولقنه<br>بالإملاء                 | _                                                                      | شافعي | نزیل<br>مصــر                           | ( <u>واڤد</u> )<br>بغداد                                            | ۳۹۱هـ<br>(۸۳سنة)    | ۸۳۰۸           | ابن حنزابة الوزير الكامل الحافظ (ابو الفضل جعفس بن الفتح الموزير ابى الفتح الفضل بن الفرات البغدادي) | عاصر المعن لدين الله<br>العزيير بالله<br>الحاكم بأمر الله                      | ٦  |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------------------|-------------------------------------------------------------------------------|----------------------------------------------------------------|------------------------------------------------------------------------|-------|-----------------------------------------|---------------------------------------------------------------------|---------------------|----------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------|----|
| ابن الطحان: تاريخ علماء الم مصر، ص ۲۷؛ عياض: الغنية، ص ۱۳؛ ابين خلكان: وفيات الاعيان، المعارفين، ۲۲۳۱؛ البغدادي: هدية النعارفين، ۲۲۳۱؛ النعيان، سير اعلام النبلاء، العيارب ۲۲۳۱۲؛ العيارب ۲۲۳۱۲؛ العيارب ۲۲۳۱۲؛ العيارب ۱۲۵۰۱۲۱؛ العيارب ۲۵۰۱۲۱؛ العيارب ۲۵۰۱۲۱؛ النبلام، ۲۲۳۲۱؛ الميارب ۲۵۰۱۲؛ النبلام، ۲۲۳۲۱؛ الميارب ۲۵۰۱، المحاضرة، النبوطي: حسن المحاضرة، الذهب، ۲۵۰۱؛ بن العماد: الذهب، ۲۵۰۱،                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |                                       | " المختلـــف<br>والمؤتلف"<br>"مشتبه النسبة"<br>"آداب المحدثين"<br>"الغوامض"   | تلق <i>ی</i><br>الحدیث<br>بالسماع                              | سمر <u>قند</u><br>الشــــام                                            |       | مصسر                                    | مصري                                                                | ۹ . ۴ هـ<br>(۷۷سنة) | <b>A</b> TTY . | الأزدي <u>الحافظ ا</u> لمتقن<br>النسابة (عبد الغنى<br>بن سعيد بن على<br>الامام)                      | عاصر المعز لدين الله<br>العزيز بالله<br>الحاكم بأمر الله<br>الظاهر لإعزاز الله | Y  |
| البغدادي: هدية العارفين،   ۱/۷۷؛ السد هبي: العبسر،   ۱/۲۲؛ تسدكرة الحفاظ،   ۱/۲۲؛ ۱۱/۲۲؛ الصفدى:   الموافي بالوافيات، ۱/۲۲؛ ۱۱   المقريزى: المقفى، ۱/۱۰۷؛   ابن تغرى بردى: النجوم،   ۱/۰۰۲:۲۰۲؛ السيوطي:   حسن المحاضرة، ج ۱،   حسن المحاضرة، ج ۱،   ۱/۲۰۲؛ ابن العماد: شذرات   ۱/۲۱۲؛ ابن العماد: شذرات   ۱/۲۱۲؛ العرب ۱/۲۱۲.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                                       | " أربعين الصوفية"<br>"الأسباب والانساب"<br>"لمؤتلف والمختلف<br>من تاج العروس" |                                                                | خراسان<br>الشام<br>العراق<br>مصــر<br>جرجان<br>اصبهان<br>وراء          |       | توف <i>ی</i><br>بمصــر                  | (وافد)<br>هراه<br>بخراسان<br>واقام<br>بمائین<br>بلدة قرب<br>نیسابور | ۲۱٤هـ               | _              | أبو سعيد المالينى<br>الحافظ (احمد بن<br>محمد بن احمد بن<br>إسماعيل)                                  | ·                                                                              | ٨  |
| البغدادي: هدية العارفين،  / / ۸ ۲ ؛ السذهبي: العبس،  / / ۸ ۲ ؛ السذهبي: العبس  / ۲ ۸ ۲ ؛ تذكرة الإسسلام،  / ۲ ۱ ۲ ؛ السيوطي: حسن  المحاضرة، ج ۱، ص ۳ ۳ ؛  طبقات الحفاظ، ۲ ۲ ؛ ابن  العماد: شدرات السذهب،  / ۲ ۲ ؛ ۱۹ و ۱ ؛ ۱۹ و ۱۲ ؛ الاعلام، ۲ ۲ ۲ / ۲ ۲ / ۲ ۲ / ۲ ۲ / ۲ ۲ / ۲ ۲ / ۲ ۲ / ۲ ۲ / ۲ ۲ / ۲ ۲ / ۲ / ۲ / ۲ / ۲ / ۲ / ۲ / ۲ / ۲ / ۲ / ۲ / ۲ / ۲ / ۲ / ۲ / ۲ / ۲ / ۲ / ۲ / ۲ / ۲ / ۲ / ۲ / ۲ / ۲ / ۲ / ۲ / ۲ / ۲ / ۲ / ۲ / ۲ / ۲ / ۲ / ۲ / ۲ / ۲ / / ۲ / ۲ / ۲ / ۲ / ۲ / ۲ / ۲ / ۲ / ۲ / ۲ / ۲ / ۲ / ۲ / ۲ / ۲ / ۲ / ۲ / ۲ / ۲ / ۲ / ۲ / ۲ / ۲ / ۲ / ۲ / ۲ / ۲ / ۲ / ۲ / ۲ / ۲ / ۲ / ۲ / ۲ / ۲ / ۲ / ۲ / ۲ / ۲ / ۲ / ۲ / ۲ / ۲ / ۲ / ۲ / ۲ / ۲ / ۲ / ۲ / ۲ / ۲ / ۲ / ۲ / ۲ / ۲ / ۲ / ۲ / ۲ / ۲ / ۲ / ۲ / ۲ / ۲ / ۲ / ۲ / ۲ / ۲ / ۲ / ۲ / ۲ / ۲ / ۲ / ۲ / ۲ / ۲ / ۲ / ۲ / ۲ / ۲ / ۲ / ۲ / ۲ / ۲ / ۲ / ۲ / ۲ / ۲ / ۲ / ۲ / ۲ / ۲ / ۲ / ۲ / ۲ / ۲ / ۲ / ۲ / ۲ / ۲ / ۲ / ۲ / ۲ / ۲ / ۲ / ۲ / ۲ / ۲ / ۲ / ۲ / ۲ / ۲ / ۲ / ۲ / ۲ / ۲ / ۲ / ۲ / ۲ / ۲ / ۲ / ۲ / ۲ / ۲ / ۲ / ۲ / ۲ / ۲ / ۲ / ۲ / ۲ / ۲ / ۲ / ۲ / ۲ / ۲ / ۲ / ۲ / ۲ / ۲ / ۲ / ۲ / ۲ / ۲ / ۲ / ۲ / ۲ / ۲ / ۲ / ۲ / ۲ / ۲ / ۲ / ۲ / ۲ / ۲ / ۲ / ۲ / ۲ / ۲ / ۲ / ۲ / ۲ / ۲ / ۲ / ۲ / ۲ / ۲ / ۲ / ۲ / ۲ / ۲ / ۲ / ۲ / ۲ / ۲ / ۲ / ۲ / ۲ / ۲ / ۲ / ۲ / ۲ / ۲ / ۲ / ۲ / ۲ / ۲ / ۲ / ۲ / ۲ / ۲ / ۲ / ۲ / ۲ / ۲ / ۲ / ۲ / ۲ / ۲ / ۲ / ۲ / ۲ / ۲ / ۲ / ۲ / ۲ / ۲ / ۲ / ۲ / ۲ / ۲ / ۲ / ۲ / ۲ / ۲ / ۲ / ۲ / ۲ / ۲ / ۲ / ۲ / ۲ / ۲ / ۲ / ۲ / ۲ / ۲ / ۲ / ۲ / ۲ / ۲ / ۲ / ۲ / ۲ / ۲ / ۲ / ۲ / ۲ / ۲ / ۲ / ۲ / ۲ / ۲ / ۲ / ۲ / ۲ / ۲ / ۲ / ۲ / ۲ / ۲ / ۲ / ۲ / ۲ / ۲ / ۲ / ۲ / ۲ / ۲ / ۲ / ۲ / ۲ / ۲ / ۲ / ۲ / ۲ / ۲ / ۲ / ۲ / ۲ / ۲ / ۲ / ۲ / ۲ / ۲ / ۲ / ۲ / ۲ / ۲ / ۲ / ۲ / ۲ / ۲ / ۲ / ۲ / ۲ / ۲ / ۲ / ۲ / ۲ / ۲ / ۲ / ۲ / ۲ / ۲ / ۲ / ۲ / ۲ / ۲ / ۲ / ۲ / ۲ / ۲ / ۲ / ۲ / ۲ / ۲ / ۲ / ۲ / ۲ / ۲ / ۲ / ۲ / ۲ / ۲ / ۲ / ۲ / ۲ / ۲ / ۲ / ۲ / ۲ / ۲ / ۲ / ۲ / ۲ / ۲ / ۲ / ۲ / ۲ / ۲ / ۲ / ۲ / ۲ / ۲ / ۲ / ۲ / ۲ / ۲ / ۲ / ۲ / ۲ / ۲ / ۲ / ۲ / ۲ / ۲ / ۲ / ۲ / ۲ / ۲ / ۲ / ۲ / ۲ / ۲ / ۲ / ۲ / ۲ / ۲ / ۲ / ۲ / ۲ / ۲ / ۲ / ۲ / ۲ / ۲ / ۲ / ۲ / ۲ / ۲ / ۲ / ۲ / ۲ / ۲ / ۲ / ۲ / ۲ / ۲ / ۲ / ۲ / ۲ / ۲ / ۲ / ۲ / ۲ / ۲ / ۲ / ۲ / ۲ / ۲ / ۲ / ۲ / ۲ / ۲ / ۲ / ۲ / ۲ / ۲ / ۲ / |                                       | "الإبانة الكبرى في<br>الحديث"                                                 | يلقن<br>الحديث<br>بالإجازة                                     | خراسان<br>العراق<br>الحجاز<br>مصـــر                                   | حنيفي | نزیل<br>مصر<br>توف <i>ی</i><br>بمکــــة | (وافد)<br>سجستان                                                    | .attt               |                | أبـو نصـر السـجزى<br>الحافظ (عبيد الله بن<br>سعيد بن حاتم الوائلي<br>البكري)                         | عاصر المعز لدين الله<br>العزيز بالله<br>الحاكم يأسر الله<br>لظاهر لإعزاز الله  | ٩  |
| الذهبي: سير اعلام النبلاء ، 10/19؛ العبر، ٢/٤٣؛ تساريخ الإسسلام، ٣٤٤/٢ تذكرة الحفاظ، ٢٥٦:٢٥٣؛ المقويزي: المقفى، الصفدى: الوافي بالوافيات، ٢٣٣/١ المقويزي: المقفى، المردى: مراحه؛ السيوطي: مراحه؛ السيوطي: مراحه؛ النصاد: شدارات السفم، الإعلام، الزيكسي: الاعلام، الرك، وهما المراحة الزيكسي: الاعلام، المراحة الزيكسي: الاعلام، المراحة الزيكسي: الاعلام،                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | تاجــر<br>الفراء<br>والورق<br>والكتـب |                                                                               | تلقـــى<br>الحديث<br>بالسمـاع<br>ولقنه<br>بالإملاء<br>والكتابة | شد الرحال<br>لجميع<br>انحاء<br>العالم شرقا<br>وغربا<br>لسماع<br>الحديث | _     | مصسر                                    | مصري                                                                | ۴۸۲ه.<br>(۹۱منة)    | AT91           | أبو إسحاق الحبال<br>الحافظ (إبراهيم بن<br>سعيد بن عبد الله<br>النعماني)                              | عاصر الحاكم بلمر الله<br>الظاهر لإعزاز دين الله<br>المستنصر بالله              | ١. |

| ابن خلكان: وفيات الاعيان،  ه/١٧٧؛ الـذهبي: تــذكرة  الحفاظ، ٣٨٨٣.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |                                                  | كان كثير التصانيف                                                                                 |                                            |                                                                                 |       | ·                                  | (وافد)<br>اصبهان                                   | ١١٥هـ             |       | أبو زكريا يحيى بن<br>عبد الوهاب ابسن<br>الحافظ محمد بسن<br>اسحق بن محمد بن<br>يحيى بسن مندة<br>العبدى الأصبهاني                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |                                                    | 11 |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------|---------------------------------------------------------------------------------|-------|------------------------------------|----------------------------------------------------|-------------------|-------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------------------------------------------|----|
| عياض: الغنية، ص ١٠٠؟ الذهبي: العبر، ٣/١٠؟ تاريخ الإسسلام، ١٩٠٥ اومسا بعدها؛ تسذكرة الحفاظ، ٢٧:٦٠؟ اليافعي: مسرآة الجنان، ٣/٥٠ وما بعدها؛ ٢٠٤٠ النجوم، المحاضرة، ١/٣٥٤ وما بعدها؛ المحاضرة، ١/٣٥٤ وما الذهب، البن العماد: شذرات الذهب، الإركاسي:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |                                                  | "معجم السفر" "الأربعين البلدية" السفينة الأصفهانية السفينة البغدادية معالم السنن الوجيز في المجاز | تلقـــى<br>الحديث<br>بالسمــاع             | اصبهان<br>بغداد<br>الكوفة<br>البحرمين<br>البصرة<br>دمشق<br>الإسكندرية<br>وغيرهم | شافعي | الإسكندرية                         | (وافــد)<br>من<br>جروا <i>ن</i><br>بأصفهان         | ۷۲۰هش (۱۰۱سنة)    | Atvo  | أبو طاهر السلفي المفقف المفقف المفقف المفقفة | عاصر المستنصر حتى العاضد                           | ١٢ |
| البغدادي: هدية العارفين، المعددادي: هدية العارفين، المرام المنابع العارفين، العبير، المرام النبيخ، المرام العبير، المرام المحاصرة، المرام المحاصرة، المرام المحاصرة، المرام المر |                                                  | "فضائل خير البرية" "الإحكام الكبرى والصغرى" نهاية المراد في "تحفة الطالبين" "عمدة المحدثين"       | تلقـــی<br>الحدیث<br>بالسمـاع              | دمشق<br>واصبهان<br>وبغداد<br>ودمشــق                                            | حنبلي | دمشــق                             | (وافد) ولد في جماعيل من اعمال نابلس بفلسطين للمنقل | ۲۰۰هـ<br>(۹ مسنة) | A011  | عبد الغنى بن عبد الواحد بن على بن سرور المقدسي الحنبلي ال <mark>حافظ</mark> الامام تقى الذين أبو محمد الزاهد العابد                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | ستنصر حتى قيلم الدولة الايوبية                     | ١٣ |
| السدهبي: العبسر، ۱۳۰۲؛<br>تاريخ الإسلام، ۲۳/۴۳ وما<br>بعدها؛ النافعي: مرآة الجنان،<br>1/٤؛ المقريسزي: المقفسي<br>المرافق السيوطي: حسن<br>المحاضسرة، ج١، ص ٢٣٤؛<br>ابن العماد: شفرات الذهب،                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |                                                  | كتب الكثير                                                                                        | تلقـــى<br>الحديث<br>بالسمـاع              |                                                                                 |       | نزیل<br>مصــر                      | (وا <mark>فــد)</mark><br>سوريا<br>(صــور)         | ٣٠٦هـ             |       | أبو الحسن على بن<br>فاضل بن سعد الله<br>بن حمدون <u>الحافظ</u><br>الصوري ثم المصري                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | عاصر المستن                                        | ١٤ |
| ابن خلكان: وفيات الاعيان،   \( \tau \) \( \ | ناب في<br>حكم<br>إسكندرية<br>مــدة               | "الصيــــــــــــــــــــــــــــــــــــ                                                         | تلقـــی<br>الحدیث<br>بالسمـاع              | الإسكندرية<br>الفسطاط<br>الحرميس                                                | مالكي | استوطن<br>الإسكندرية<br>ثم القاهرة | (وافد)<br>القـدس                                   | ۲۱۱ه.<br>(۲۷سنة)  | Aoii  | أبو الحسن على بن<br>المفضل بن على<br>المالكي المقدسي ثم<br>السكندري <u>المافظ</u><br>العلامة شرف الدين                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | عاصر الظافر وقيام الدولة الإيوبية عهد الملك الكامل | 10 |
| ابن خلكان: وفيات الاعيان، ولام المعددا؛ الدهبي: العبر، ۱۹/۸؛ وما بعدها؛ الذهبي: الإسلام، ۱۹/۱؛ تساريخ ۱۹/۱؛ تساريخ ۱۴ اليسافعي: مسرآة الجنان، ۱۹/۲؛ اليسافعي: مسرآة البنان، ۱۹/۲؛ اليسافعي: مسرآة النجوم، ۱۳۲۲؛ السيوطي: حسن المحاضرة، ۱/ ۲۰۲؛ السيوطي: الن العماد: شذرات الذهب، ۱/۲۸:۲۸؛                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | شیخ دار<br>الحدیث<br>بالقاهرة<br>وقاضی<br>القضاة | "الصلة"<br>"اعلام النص المبين"                                                                    | تلقــــى<br>الحديث<br>بالسمـاع<br>والاجازة | الاندلس<br>مصر<br>العراق<br>تلمستان<br>تونس<br>اصبهان<br>نیسابور<br>وغیرها      | _     | مصسر                               | ( <u>وافد)</u><br>الأندلس                          | ۳۳۳ه.<br>(۸۵سنة)  | \$0£A | ابن دحية الحافظ<br>الكبير أبو الخطاب<br>(عمر بن حسن<br>الأندلسي المبتى)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | عاصر الظافر وقيام الدولا                           | 17 |

العدد (۳۳) يونيو ۲۰۲۵

## جدول رقم (٣) ذكر من كان بمصر من المحدثين الذين لم يبلغوا درجة الحفظ (٨٥٣-٨٦٥هـ/٩٦٩-٢١١١م)

| المصــــــادر<br>والمراجــــــع                                                                                                                                                                                                                                  | الوظانف                    | المؤلفات | طريقة<br>التلقين          | الرحـــلات<br>العلميــــة | المدرسة<br>الفقهية | مكان<br>نشاطه     | المنشــــا                  | تـــاريـــخ<br>الوفـــــاة | تـــاريــخ<br>الميــــلاد | الاســــم                                                                                |                                                   | م  |
|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------------------|----------|---------------------------|---------------------------|--------------------|-------------------|-----------------------------|----------------------------|---------------------------|------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------------------------------|----|
| النذهبي: العبر، ۲۱ ۱۱ تناريخ الإسلام، ۲۲ / ۲۸؛ ابن تغرى بردى: النجوم، ۱۲ / ۲۸؛ السيوطي: حسن المحاضرة، ۱۶ - ۱ س ۲۷؛ ابن العصاد: شذرات النذهب، ۲۲۴.                                                                                                                |                            |          |                           |                           |                    |                   | اسيــوط<br>مصــر <i>ي</i>   | ١٣٦٨                       |                           | أبو على الحسن بن<br>الخضر الأسيوطي                                                       |                                                   | ١  |
| الصفدى: السوافي بالوافيسات، / ۱۷۷۲؛ السفدى: العبسر، ۱۲۷۲؛ تاريخ / ۱۹۷۱؛ المغنى، ۲۲۲۷؛ تاريخ الإسلام، ۲۲۹۲، ابس تغرى بسردى: النجسوم، ۱۳/٤؛ ابن تغرى السيوطي: حسن المحاضرة، ج۱، سنرات الخماد: شنرات الذهب، ابسن العماد: شنرات الذهب، ۱۲/۵؛ الزركلي: الاعلام، ۲/۱۰. |                            |          | تلقى<br>الحديث<br>بالسماع |                           |                    | <del>بغ</del> داد | (وافد)<br>فارس              | ٤٣٦٤.                      |                           | محمد بد بدر الحمامى<br>الأمير أبو بكر الطولوني                                           |                                                   | ۲  |
| هويدا عبد العظيم رمضان:<br>المجتمع في مصر الإسلامية، ٢/<br>١٤٨.                                                                                                                                                                                                  | ول <i>ی</i><br>قضاء<br>مصر |          |                           |                           | مالكي              | مصر               | (وافسد)<br>بغسداد           | ٧٢٦هـ                      | ٩ ٧ ٧ هـ                  | محمد بن احمد بن عبد<br>الله أبو طاهر الذهلي<br>البغدادي                                  |                                                   | ٣  |
| السذهبي: تساريخ الإسسلام، ٢٦/٢ و السيوطي: حسسن المحاضرة، ج١، ص ٣٧٠؛ ابسن المعاد: شذرات الذهب، ٤٠٧/٤.                                                                                                                                                             |                            |          |                           |                           |                    |                   | مصري                        | ٧٧٣ھ                       |                           | اسيض بن محمد بن<br>ابيض بن اسود الفهري<br>المصري، ويقال له الفضل<br>المصري القرشى الفهري |                                                   | ٤  |
| السيوطي: حسن المحاضرة، ٣٧٠/١                                                                                                                                                                                                                                     |                            |          |                           |                           |                    |                   | _                           | ٥٨٣هـ                      | _                         | أبو بكر بن المهتدي بالله<br>احمـد بـن محمـد بـن<br>إسماعيل                               | يأمر الله                                         | ٥  |
| الـــذهبي: تـــاريخ الإســـلام،<br>۲۷/،۱۰؛ الســيوطي: حســن<br>المحاضرة، ۲/،۷۷؛ ابن العماد:<br>شذرات الذهب، ۲/۰۶؛                                                                                                                                                |                            |          | تلقى<br>الحديث<br>بالسماع |                           |                    | نزیل<br>مصـر      | (وافد)<br>اذنة<br>بالشسام   | ٥٨٣هـ                      |                           | أبو الحسن الأنسي<br>القاضي على بن الحسين<br>بن بندار المحدث                              | عاصروا المعز لدين الله والعزيز بالله والحاكم بأمر | ٦  |
| السذهبي: تساريخ الإسسلام، ٢٣/٧ ؛ ١؛ السيوطي: حسسن المحاضرة، ٢/١٧١ ؛ ابن العماد: شذرات الذهب، ٢٣/٤ ؛                                                                                                                                                              | بـزاز                      |          |                           |                           | شافعي              | الفسطاط           | مصري                        | ۷۸۳هـ                      |                           | أبو القاسم عبيد الله بن<br>محمد بن خلف بن سهل<br>المصري البزاز ويعرف<br>بابن غالب        | نز لدين الله والعز                                | ٧  |
| السذهبي: تساريخ الإسسلام، ٢٠/ ٢٠ ا السيوطي: حسسن المحاضرة، ٢/١/١ ابن العماد: شذرات الذهب، ٤٧٣/٤.                                                                                                                                                                 |                            |          |                           |                           |                    | نزیل<br>مصـر      | ( <u>وافــد)</u><br>بغــداد | ۸۸۳هـ                      | _                         | عبد الوهاب بن عيسى<br>أبو العلاء بن ماهان<br>البغدادي ثم المصري                          | عاصروا المع                                       | ٨  |
| الذهبي: العبر، ٢٠/١ ٢١ تاريخ<br>الإسلام، ٢٤٧/٢٧ السيوطي:<br>حسن المحاضرة، ج١، ص ٢٣١<br>ابسن العصاد: شذرات الذهب،<br>الم ٢٥٠٤.                                                                                                                                    |                            |          | تلقى<br>الحديث<br>بالسماع | بغداد<br>دمشق<br>الرقـــة |                    | نزیل<br>مصـر      | (وافد)<br>بغداد             | ١٩٣٩                       |                           | احمد بن عبد الله بن<br>حميد بن رزيق البغدادي<br>أبو الحسن                                |                                                   | ٩  |
| الــــذهبي: تـــــاريخ الإســــــــــــــــــــــــــــــــــــ                                                                                                                                                                                                  |                            |          |                           |                           |                    |                   | مصري                        | ۳۹۱هـ<br>(۱۰۰سنة)          | ۱۹۲هـ                     | المؤمل بن احمد بن ابى<br>القاسم الشيباني البزاز                                          |                                                   | ١. |
| ابن الطحان، تاريخ علماء اهل مصر، ص۳۳؛ الدهبي: العبر، ۱۸۳/۲ السيوطي: حسسن المحاضرة، 1/ ۳۷۱؛ ابن العماد: شذرات الذهب، ۴۹۳/۶؛                                                                                                                                       |                            |          |                           |                           |                    |                   | مصري                        | ۲۹۲هـ<br>(۹۷سنة)           | ۲۱۳هـ                     | أبو محمد الضراب الحسن<br>بـن إسـماعيل المصـري<br>المحدث                                  |                                                   | 11 |
| الذهبي: العبر، ۲/۲ ۱۸: تاريخ<br>الإسلام، ۲۷۰،۳۰ السيوطي:<br>حسن المحاضرة، ۱ /۲۷۲،۳۷۱<br>ابسن العماد: شذرات الذهب،<br>۱/۰۰۰.                                                                                                                                      |                            |          |                           |                           |                    | نزیل<br>مصـر      | (وافـد)<br>بغــداد          | 3 P T &                    | _                         | أبو الفتح إبراهيم بن على<br>بن سيبخت البغدادي                                            |                                                   | ١٢ |
| السنهبي: العبسر، ۱۸۷/۲؛<br>السيوطي: حسن المحاضرة، ١<br>/ ٣٧٢؛ ابسن العماد: شندرات<br>الذهب، ٢/٤٠٥.                                                                                                                                                               |                            |          |                           |                           |                    |                   | اخمیم<br>مصـري              | ٥٩٣٩ـ                      |                           | أبو الحسين محمد بن<br>احمـد أبـو العبـاس<br>الاخميمي المصري                              |                                                   | ١٣ |

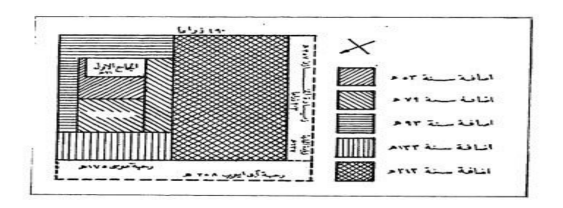
| الذهبي: العبر، ٢/ ٢١؛ ١١ الذهبي: تساريخ الإسلام، ٢٦ / ٢١؛ السيوطي: حسن المحاضرة، ٢٧٢/١؛ ابس العماد: شذرات الذهب، ٢٨٧٠.                                                                                |         | "فضائل<br>الشافع <i>ــــي</i> "                     |                                   |                         |       |                           | مصىري                         | ٨٤٠٧               | _        | محمد بن احمد بن شاكر<br>القطان أبو عبد الله<br>المصري (البصري)                      |                                                                                      | 18 |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------|-----------------------------------------------------|-----------------------------------|-------------------------|-------|---------------------------|-------------------------------|--------------------|----------|-------------------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------|----|
| النذهبي: سير اعلام النبلاء، ۱۱۰۲۰/۱۷؛ العبر، ۱۰/۲۱۰۲؛ العبر، ۱۱۰/۲۱؛ السيوطي: حسن المحاضرة، ۱۳۷۲/۱؛ ابس العماد: شذرات النذهب، ۱۰/۱۰۰؛ الزركلسي: الاعلام، ۱۱/۱۰؛ فتوح حامد: الحياة المياسية، ۱۲۰، ۱۲۲. |         | له جزء واحد في<br>الحديث رواه عنه<br>الصوري والحبال |                                   |                         |       | مصبر                      | ( <u>وافد)</u><br>بغداد       | ۴۰۸<br>(۹۱منة)     | ۲۱۷هـ    | أبو الحسن بن ثرثال<br>احمد بن عبد العزيز بن<br>احمد التميمي البغدادي                |                                                                                      | 10 |
| الــــــــــــــــــــــــــــــــــــ                                                                                                                                                                |         |                                                     |                                   |                         |       |                           | مصري                          | ۲۱۶هـ              |          | منير بن الحسن بن على<br>بن منير الخشاب أبو<br>العباس المصري العدل                   |                                                                                      | ١٦ |
| السذهبي: تساريخ الإسلام، ٢٦٨/٢٨ السيوطي: حسن المحاضرة، ٢٧٢/١ ابن العماد: شذرات الذهب، ٥/٨٧.                                                                                                           |         |                                                     |                                   | سمرقند<br>مصر<br>والشام |       | نزیل<br>مصــر             | (وافد)<br>أشبيلية<br>بالأندلس | ٥٤١٥               |          | احمد بن محمد بن يحيى<br>أبو العباس الإشبيلي<br>المعدل                               | . لإعزاز دين الله                                                                    | ۱۷ |
| النذهبي: العبر، ۲۰۰۷؛ تماريخ<br>الإسلام، ۲۸۰۰۱؛ المسيوطي:<br>حسن المحاضرة، ۲۷۲۱؛ ابن<br>العماد: شذرات الذهب، ۸۱/۰                                                                                     | قاضى    |                                                     |                                   |                         |       |                           | مصىري                         | ٢١٦هـ              |          | القاضي أبو الحسين<br>الخصيب بن عبد الله بن<br>محمد بن الحسين ابن<br>الخصيب المصري   | م بأمر الله والظاهر لإعزاز دين الله                                                  | ١٨ |
| الكندي: الدولاة وكتاب القضاة،<br>ص ۹ ۹ ۷؛ الذهبي: تاريخ الإسلام،<br>۲ ۲ ۲ ۷ و ما بعدها؛ السيوطي:<br>حسن المحاضرة، ۱/ ۳۷۳؛<br>ابن تغرى بردى: النجوم، ۴/ ۲ ۲ ۶؛<br>ابن العماد: شذرات الذهب،<br>۵ ۲ ۸ ۸. | بزاز    |                                                     | تلقى<br>الحديث<br>بالسماع         | مكة<br>مصـر<br>ومديـن   |       | مصبر                      | مصىري                         | ۱٦٤هـ (٥٩سنة)      | ۵۳۲۳     | أبو محمد بن النحاس<br>عبد الرحمن بن عمر بن<br>محمد بن سعيد التجيبي<br>المصري البزار | ندين الله والعزيز بالله الحاكم                                                       | 19 |
| البغدادي: هدية العارفين، ١/ ٢٨٧ الـذهبي: سير اعسلام النسيداء السذهبي: النسيداء النسيداء النسيداء العبر، ٢/ ٢٥٠ السنيخ الإسلام، ١٩٠/ ١٩ السيوطي: حسسن المحاضرة، ١/٧٣٦ ابن العماد: شذرات الذهب، ١٢٨/ ١٤ | كاتب    |                                                     |                                   |                         |       | مصــر                     | مصىري                         | ۲۷ ؛ هـ<br>(۵۸سنة) | ۲ ٤ ٣ هـ | أبو النعمان تراب بن عمر<br>بن عبيد المصري الكاتب                                    | عاصر المعز                                                                           | ۲. |
| السذهبي: تساريخ الإسسلام، ٢٩ ٢٥: ١٩ البين تفري بسردي: النجوم، ١٣٥٥؛ السيوطي: حسن المحاضرة، ١/ ٣٧٣؛ ابن العماد: شذرات الذهب، ١٥٥٥،                                                                     | فـــراء |                                                     | تلقى<br>الحديث<br>بالسماع         |                         | شافعي |                           | مصىري                         | ۳۱ ؛ هـ (۱۰ • سنة) | ١٤٣ھ     | محمد بن الفضل بن نظيف أبو عبد الله المصري الفراء                                    | ىر بالله                                                                             | ۲۱ |
| الـــذهبي: تــــاريخ الإســــــــــــــــــــــــــــــــــــ                                                                                                                                         | _       |                                                     |                                   |                         |       |                           | مصىري                         | ٣٩ ؛ هـ            | _        | على بن منير بن احمد<br>الخـــلال أبــو الحســن<br>المصري                            | ين الله والمستتص                                                                     | 77 |
| الـــذهبي: تـــاريخ الإســـلام، ٢٩ / ١٨٩؛ الســـيوطي: حســـن المحاضرة، ٢٧٣١؛ ابن العماد: شذرات الذهب، ١٨٠/٠.                                                                                          | وراق    |                                                     |                                   |                         |       |                           | مصىري                         | ، ٤٤هـ<br>(١ ٨سنة) | PoTa     | أبو الحسن احمد بن<br>محمد بن احمد بن نصر<br>الحكيمي المصري الوراق                   | الظاهر لإعزاز يا                                                                     | 74 |
| السذهبي: تساريخ الإسسلام، ٢٩ / ٤٨٦ ؛ السيوطي: حسسن المحاضرة، ١/ ٣٧٣؛ بن العماد: شذرات الذهب، ٥/١٨١.                                                                                                   | بزاز    |                                                     |                                   |                         |       |                           | مصىري                         | att.               |          | على بن ربيعة أبو الحسن<br>التميمي المصري البزاز                                     | الحاكم بأمر الله و                                                                   | 7٤ |
| الذهبي: تاريخ الإسلام، ٢٠/٧٤؛<br>السيوطي: حسن المحاضرة، ١/<br>٢٧٤،٣٧٣؛ السذهبي: العبسر،<br>٢٧٩/٢؛ ابسن العماد: شذرات<br>الذهب، ١٨٤/٠.                                                                 |         |                                                     | تلقى<br>الحديث<br>بالسماع         |                         |       | استوطن<br>مصـر<br>الفسطاط | (وافد)<br>حران                | ١٤٤هـ              |          | أبو الحسن على بن عمر<br>الحراني المصري الصواف<br>يعرف بابن حمصه                     | عاصر المعز لدين الله والعزيز بالله الحاكم يأمر الله والظاهر لإعزاز دين الله والمستند | ۲٥ |
| السذهبي: تساريخ الإسلام، ٢٠٨١/٨؛ السيوطي: حسن ٢٠ ١٨:٨١ السيوطي: حسن المحاضرة، ج١، ص ٢٧٤؛ ابن العماد: شذرات الذهب، ٩٢/٥.                                                                               |         |                                                     | تلق <i>ى</i><br>الحديث<br>بالسماع |                         |       | استوطن<br>مصر             | (وافـد)<br>فارسـي             | ھ£ ٤٣              |          | أبو القاسم الفارسي على<br>بن محمد بن على مسند<br>مصر                                | عاصر المعز                                                                           | ۲٦ |

| السذهبي: تساريخ الإسلام، ۱۸۷/۳۰ السيوطي: حسسن ۱۸۷/۳۰ السيوطي: حسسن المحاضرة، 1/ ۴۷۳ ابن العماد: شذرات الذهب، 1۰۲/۰ ، صفاء شكري: رحلة علماء المشرق، ص٠٠٠.                                                                 | بزاز<br>تاجـر<br>وبائع<br>الطفل<br>(الطين)                     |                                                            |                                      |                                | شافعي   | مصبر                               | (وافـد)<br>نیسابور<br>بفـارس   | ۸؛؛هـ<br>(۹۸سنة)  | PoTa   | ابن الطفال أبو الحسن<br>محمد بن الحسين بن<br>محمد النيسابوري شم<br>المصري المقرئ البزاز     |                                          | ۲۷ |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------------------------------------------------------|------------------------------------------------------------|--------------------------------------|--------------------------------|---------|------------------------------------|--------------------------------|-------------------|--------|---------------------------------------------------------------------------------------------|------------------------------------------|----|
| الذهبي: العبر، ٢٦، ٢٩ تناريخ<br>الإستلام، ٣٠٠ / ٢٤ الستوطي:<br>حسن المحاضرة، ٢٤ / ٣٧٤ ابن<br>العماد: شذرات الذهب، ٢١٨/٥.                                                                                                 | الوراق<br>وناسخ                                                |                                                            | _                                    |                                |         | مصـر                               | مصري                           | ato.              | _      | على بن بقاء أبو الحسن<br>المصري الوراق                                                      |                                          | ۲۸ |
| السذهبي: تساريخ الإسسلام، (۳/۳۰: ۶۰) ابن تغرى بردى: النجوم، (۸۰/۱ السيوطي: حسن المحاضرة، ۱/ ۳۷۲؛ ابن العماد: شذرات الذهب، (۲۰۸/۰).                                                                                       |                                                                |                                                            | تلقى<br>الحديث<br>بالسماع            | مصـر<br>دمشـق                  | _       | مصس                                | مصىري                          | ۲۱۱ه<br>(۲۷سنة)   | ۵۳۸۰   | أبو الحسين محمد بن<br>مكى بن عثمان الأزدي<br>المصري                                         |                                          | 79 |
| الـذهبي: سير اعـلام النـبلاء، ١٩٠/١٩ خالد بن عبد الرحمن: الحياة العلمية، ص٢١٨.                                                                                                                                           |                                                                |                                                            | لقن<br>الحديث<br>بالسماع             | مكة<br>دمشق<br>اليمن<br>العراق | شافعي   | الفسطاط ثم<br>استقر<br>بالإسكندرية | مصىري                          | ۹۱۶هـ             |        | أبو العباس احمد بن<br>إبراهيم بن الخطاب الرازي                                              |                                          | ٣. |
| عياض: الغنية، ص ١٢٩ هـ البغدادي: هدية هـ البغدادي: هدية العارفين، ١٤/١ ١٩٠١؛ الذهبي: تاريخ الإسلام، ١٦/٣٤ وما بعدها؛ ابن تغرى بردى: النجوم، ١٦٢٥؛ السيوطي: حسن المحاضرة، السيوطي: حسن المحاضرة، الذهب، ٤٠٤؛ ابسن العماد: | تولی<br>القضاء<br>وحکم<br>یوما<br>واستعی<br>وانزوی<br>بالقرافة | الخليعـــات " ٢٠<br>جزء<br>"المغــنى" "فوائد<br>فى الحديث" | تلقى<br>الحديث<br>بالسماع            |                                | شافعي   | مصبر                               | مصىري                          | ۹۲۶هـ<br>(۸۸سنة)  | ه ۱۰۵  | الخلعــى القاضـــي أبـــو<br>الحسن على بن الحسين<br>الموصلي                                 |                                          | ٣١ |
| الــــــــــــــــــــــــــــــــــــ                                                                                                                                                                                   |                                                                |                                                            |                                      |                                |         | استوطن<br>مصسر<br>الفسطاط          | (وافـد)<br>مديــن              | ۱۷٥هـ             |        | أبو صادق مرشد بن<br>يحيى بن القاسم المديني<br>ثم المصري                                     |                                          | ٣٢ |
| خالد بن عبد الرحمن: الحياة<br>العلمية، ص ٢١٥، ٢١،                                                                                                                                                                        |                                                                | "أدب المجالسة"                                             |                                      | مكة<br>والقدس<br>الاسكندرية    |         | مصـر                               | (وافد)<br>الموصل               | ١٩٥هـ             | ٣٣٤هـ  | على بن الحسين بن<br>الفراء الموصلي                                                          |                                          | ٣٣ |
| الـــذهبي: تـــاريخ الإســـلام، ٢٣٤/١٣٥؛ ابن تغرى بردى: النجوم، ١٣٥/٤؛ السيوطي: حسن المحاضرة، ٢٧٥/١؛ ابن العماد: شذرات الذهب، ٢٢٥/٢: ١٢٥٠١٠.                                                                             |                                                                | "السداسيات "<br>" المشيخـــــة"                            | لقن<br>الحديث<br>بالسماع<br>والإجازة |                                | مالكي   | الفسطاط ثم<br>استقر<br>بالإسكندرية | مصري                           | ۲۰هـ<br>(۹۱سنة)   | A:T:   | أبو عبد الله الرازي محمد<br>بن احمد بن إبراهيم<br>ويعرف بابن الخطاب                         | المستعلي                                 | ٣٤ |
| الذهبي: سير الإعلام، ٢٠٥/ ٤٠٠؛ خالد بن عبد الرحمن: الحياة العلمية، ص ٢١٥.                                                                                                                                                | تولى<br>القضاء<br>ثم ترفع<br>وتفرع<br>للتحديث                  |                                                            |                                      |                                | _       | مصـر                               | مصري                           | ١٢٥هـ             | _      | عبد الله بسن رفاعسة<br>السعدى                                                               | عاصروا المستنصر بالله و                  | ٣٥ |
| السذهبي: العبسر، ٢٧٣، تساريخ<br>الإسسلام، ٤/٩/٤؛ ابسن تفسري<br>بسردى: النجسوم، ٢/٣٠:٤٧؛<br>السيوطي: حسن المحاضرة، ١/<br>٥٧٣؛ ابن العماد: شذرات الذهب،<br>٢/٠٠:٤٠٠٤.                                                      | قاضى                                                           |                                                            |                                      |                                | لم يذكر | اسكندرية                           | (وافــد)<br>اصفهان<br>بإيــران | ۷۲هه<br>(۸۸سنة)   | .a.t∧t | أبو محمد عبد الله بن<br>عبد الرحمن بن يحيى<br>العثماني الديباجي ويعرف<br>ب "ابن ابي اليابس" | عاد                                      | ٣٦ |
| السذهبي: تساريخ الإسسلام، ( ۱۳:۲۱۲؛ ابن تغرى بردى: النجوم، ۲/۱۸؛ السيوطي: حسن المحاضرة، ۲۷۵۱؛ ابن العماد: شذرات الذهب، ۲۳/۲؛                                                                                             |                                                                |                                                            |                                      |                                | _       | القاهــرة                          | (وافـد)<br>نیسابور             | ۲۷٥ھ              | _      | أبو المفاخر المأموني<br>النيسابوري سعد بن<br>الحسين بن سعيد<br>العباسي                      |                                          | ٣٧ |
| الذهبي سير الاعلام ٢١/٢١؟ تاريخ الإسلام، ٢٤/٤٢٢وسا بعدها؛ ابن تغرى بردى: النجوم، ٢٢٢٤١؛ السيوطي: حسن المحاضرة، ٢/٥٧١؛ ابن العماد: شذرات الذهب، ٢/٣٤٤ خالد بن عبد الرحمن: الحياة العلمية،                                 | من<br>الكتاب<br>تولى<br>ديوان<br>النظر<br>وعزل                 |                                                            | _                                    | اليمن<br>بغــداد               | _       | مصبر                               | (وافد)<br>الانبار<br>بالعراق   | ۹۹۹۹ مد<br>(۹۸سنة | ٧٠٥ھ   | الاثير محمد بن محمد بن<br>ابسى الطاهر محمد بن<br>بيان الأنباري ثم المصري<br>الكاتب          | عاصروا الامر حتى قيام الدولة<br>الايوبية | ٣٨ |
| ص۲۱۲.                                                                                                                                                                                                                    | 555                                                            |                                                            |                                      |                                |         |                                    |                                |                   |        |                                                                                             | ř                                        |    |

| 1                                                                                                                                                                                 |                 |                                                      |   |                                          |                                 |                       |                   |              |                                                                                              |    |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------|------------------------------------------------------|---|------------------------------------------|---------------------------------|-----------------------|-------------------|--------------|----------------------------------------------------------------------------------------------|----|
| ابسن خلكسان: وفيسات، ٢٧/٦؛ الشهي: سبير اعسلام النسيلاء، ٢٠/١ ابن ٢٠/١ العبر، ٢/١٢؛ ابن تغيري بسردي: النجوم، ٢٢/٦؛ السيوطي: حسسن المحاضسرة، ٢٧٥٠؛ ابسن العماد: شدرات الذهب، ٢٠/١٥. | —               | <br>تلقى<br>الحديث<br>بالسماعو<br>الإجازة            |   |                                          | مصبر                            | بوصیر<br>مصر <i>ي</i> | ۹۸۰۵هـ<br>(۲۰سنة) | ٦٠٠٩         | أبو القاسم اليوصيري هبة<br>الله بن على بن مسعود<br>الأنصاري الكاتب الاديب                    | ٣٩ |
| ابن تغرى بردى: النجوم، ٢٤/١؛ المحاضرة، السيوطي: حسن المحاضرة، ١٦/٥٧٠/١                                                                                                            | تاجر            | <br>                                                 |   |                                          | اسكندرية                        | مصىري                 | ۹۹۹۵هـ<br>(۴۹سنة) | ۵۰۰۵         | أبو القاسم عبد الرحمن<br>بن مكي بن حمزة بن<br>موقا الأنصاري التاجر                           | ٤٠ |
| السذهبي: تساريخ الإسسلام، ۲ د ۲۰ ن ۲۰ ؛ ۱ ابن تغرى بردى: النجوم، ۲ / ۲ ۲ ۱ السيوطي: حسن المحاضرة، ۲ / ۲ ۲ ۲ ۱ ابن العصاد: شذرات الذهب، ۲ / ۲ ۰ ۰ ۰ .                              | كاتب<br>وحاجب   | <br>تلقى<br>الحديث<br>بالسماع                        |   |                                          | مصبر                            | (وافــد)<br>بغـــداد  | ۵٥٩٩.             |              | على بن حمزة أبو الحسن<br>البغدادي الكاتب                                                     | ٤١ |
| النذهبي: العبر، ١٣١/٣؛ تناريخ<br>الإسسلام، ٢٤/٤/٤؛ السبيوطي:<br>حسن المحاضرة، ٢٧٦/١؛ ابن<br>العماد: شذرات الذهب، ٢/٥٦٥.                                                           |                 | <br>                                                 |   |                                          | مصبر                            | مصري                  | ٠٠٦هـ             | ۷۲۰هـ        | صنيعة الملك القاضي أبو<br>محمد هبة بن يحيى بن<br>على بن حيدرة المصري<br>يعرف بابن ميسر العدل | ٤٢ |
| الذهبي: سير الاعلام، ٢١٥/٢١؛<br>تاريخ الإسلام، ٢٠/٤، خالد بن<br>عبد السرحمن: الحياة العلمية،<br>ص٧١٧؛                                                                             |                 | <br>تلقى<br>الحديث<br>بالسماع<br>والإجازة            |   | حنبلي                                    | مصبر                            | (وافد)<br>الشام       | ١٠٢هـ             | ۷۰۰هـ        | محمد بن حمد بن حامد<br>بن مفرج بن غياث<br>الأرتاحي الحنبلي                                   | ٤٣ |
| السذهبي: تساريخ الإسسلام، ٢٩٦/٤ السيوطي: حسن المحاضرة، ٢٧٦/١ ابن العماد: شذرات الذهب، ٢٢/٧ .                                                                                      |                 | <br>تلقى<br>الحديث<br>بالسماع                        | _ |                                          | مصـر<br>اسكندرية                | (وافد)<br>بغداد       | ٨٠٢هـ             |              | عبد الرحمن بن عبد الله<br>أبو القاسم الرومي عتيق<br>احمد بن باقا البغدادي                    | ٤٤ |
| السذهبي: تساريخ الإسسلام،<br>\$ 1 / 1 ، 1 ؛ ابسن تفري بسردي:<br>النجوم، ٦ / 1 ، 1 ؛ السيوطي: حسن<br>المحاضرة، ١ / ٢ ، ٢ ؛ ابن العماد:<br>شذرات الذهب، ٧ / ١ ، ١ .                 | تاجر<br>كـــارم | <br>                                                 |   |                                          | إسكندرية                        | مصري                  | ۱۱۶هـ<br>(۷۰سنة)  | Aott         | عبد السرحمن بسن عبد<br>الجبار العثماني أبو محمد<br>الإسكندراني                               | ٤٥ |
| عياض: الغنية، ١٧٨؛ السلفي، ٩٩٠؛ خالد بن عبد السرحمن: الحياة العلمية، ٢٢٠.                                                                                                         |                 | <br>لقن<br>الحديث<br>بالسماع<br>والإملاء<br>والاجازة |   | غير مذهبه<br>من<br>الشافعي<br>الى<br>الى | مصــر قم<br>انتقل<br>للإسكندرية | مصري                  | ۸۱۰هـ             | ۳۷٤هـ        | على بن المشرف بن<br>المسلم الأنماطى                                                          | ٤٦ |
| الـذهبي: العبـر، ٢٨٠/٣: تــاريخ<br>الإســـلام، ٤٤/٩/٤؛ الســيوطي:<br>حسـن المحاضـرة، ٢٧٦/١؛ ابــن<br>العماد: شذرات الذهب، ٧/٥٥/١.                                                 |                 | <br>                                                 |   |                                          | مصبر                            | مصىري                 | ٠٢٢هـ             | aot.         | الحسين بن يحيى بن ابى<br>الرداد المصري                                                       | ٤٧ |
| الـذهبي: سـير اعــلام النـبلاء، ۲۲/ ۲۶؛ ۱۶ خالد بن عبد الرحمن: الحياة العلمية، ص٢١٧                                                                                               | قاضی            | <br>تلقى<br>الحديث<br>بالسماع                        |   | مالكي                                    | مصبر                            | مصري                  | 1776              | 770 <u>a</u> | اعبد القوى عبد العزيز<br>الجليس بن الجباب<br>المالكي                                         | ٤٨ |

# ملحق رقم (٢) الرسوم التوضيحية والأشكال البيانية والخرائط

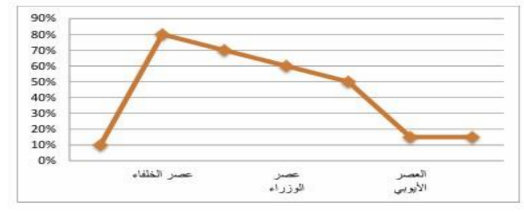
شكل رقم (١) رقم (١) رصد نمراحل الإصلاحات التي أدخلت على جامع عمرو بن انعاص على مر انعصور (٢٦٤)



شكل رقم (7) منحنى بياني يوضح هبوط وصعود المذهب السني في مصر خلال العصرين الفاطمي والأيوبي  $(^{770})$ 



شكل رقم (٣) منحنى بياني يوضح مراحل انتشار وانحسار المذهب الشيعي في مصر خلال العصرين الفاطمي والأيوبي (٢٦٦)



<sup>(</sup>۲۲۴) نقلا عن احمد عبد الرازق: تاريخ واثار مصر، ص٦٩.

<sup>(</sup>٢٦٠) نقلا عن مساعد جابر سالم العنزي، مريم إبراهيم محمد الكندري: التغيرات السياسية والمذهبية في مصر، ص٥٠.

<sup>(</sup>٢٦٦) نقلا عن مساعد جابر سالم العنزى، مربّم إبراهيم محمد الكندرى: التغيرات السياسية والمذهبية في مصر، ص٥.

العدد (۳۳) يونيو ۲۰۲۵م علي حطب

### قائمة المصادر والمراجع

#### أولًا: المصادر

- القرآن الكريم.
- ابن الأثير (أبو الحسن على بن محمد الجزرى المتوفى ٦٣٠هـ/١٢٣):
- 1 أسد الغابة في معرفة الصحابة، تحقيق على محمد معوض وعادل أحمد عبد الموجود، دار الكتب العلمية، بيروت، لبنان، ١٩٩٦م.
  - ٢- الكامل في التاريخ، تصحيح ومراجعة محمد يوسف الدقاق، دار الكتب العلمية، بيروت، لبنان، ٢٠٠٢م.
    - إدريس (عماد الدين المتوفى ٧٧٨هـ/٨٨٤ م):
- ٣- تاريخ الخلفاء الفاطميين بالمغرب، القسم الخاص من كتاب عيون الاخبار، تحقيق محمد اليعلاوى، دار الغرب الإسلامى، بيروت-لبنان، ١٩٨٥م.
  - الأمدى (على بن محمد بن سالم التغلبي، المتوفى ٢٣٦هـ/٢٣٣م):
  - ٤- الإحكام في أصول الأحكام، تعليق عبد الرازق عفيفي، المكتب الإسلامي، الرياض، ١٣٨٧هـ.
    - الأنطاكي (يحيى بن سعيد، ٨٥٤هـ/١٠٦م):
- ٥- تاريخ الأنطاكي "المعروف بصلة تاريخ أوتيخيا"، تحقيق عمر عبد السلام تدمرى، جروس برس، طرابلس، لبنان، ١٩٩٠م.
  - البغدادي (صفى الدين عبد المؤمن بن عبد الحق ابن شمائل القطيعي، المتوفى ٣٩٨هـ/١٣٣٨م):
    - ٦- هدية العارفين أسماء المؤلفين واثار المصنفين، مؤسسة التاريخ العربي، بيروت، (د.ت).
      - ابن تغرى بردى (جمال الدين أبو المحاسن يوسف، المتوفى ٤٧٨ه (٩٦٤ م):
- ٧- النجوم الزاهرة في ملوك مصر والقاهرة، تقديم وتعليق محمد حسن شمس الدين، دار الكتاب، بيروت، ١٩٩٢م.
  - ابن جبير (أبو الحسين محمد بن أحمد، المتوفى ١١٤هـ/٢١٧م):
    - ۸- رحلة ابن جبير، دار صادر، بيروت، (د.ت).
    - الجرجاني (على بن محمد الحسيني، المتوفى ١٦٨هـ/١١٤م):
      - ٩ التعريفات، مكتبة لبنان، بيروت، ١٩٨٥م.
  - ابن حجر العسقلاني (شهاب الدين أبو الفضل أحمد بن على بن محمد، المتوفى ٢ ٥ ٨هـ/ ٢ ٤ ١م): ١٠ - رفع الإصر عن قضاة مصر، تحقيق على محمد عمر، مكتبة الخانجي، القاهرة، ١٩٩٨م.
    - ابن خلدون (عبد الرحمن بن محمد، المتوفي ٨٠٨ه/٢٠٤١م):
    - ١١- العبر وديوان المبتدأ والخبر، بيت الأفكار الدولية، الرياض، (د.ت).
      - ابن خلكان (احمد بن محمد بن إبراهيم، المتوفى ١٨٦هـ/٢٨٢م):
    - ١٢- وفيات الأعيان وأنباء أبناء الزمان، تحقيق إحسان عباس، دار صادر، بيروت، ١٩٩٤م.
      - ابن دقماق (إبراهيم بن محمد أيدمر العلائي، المتوفى ٩٣٠هـ/٢٢٥١م):
- 17- الانتصار لواسطة عقد الأمصار في تاريخ مصر وجغرافيتها، المكتب التجاري للطباعة، بيروت، المطبعة الكبرى، بولاق، ١٨٩٣م.
  - الدوادارى (أبو بكر عبد الله بن أيبك، المتوفى، ٣٦٧هـ/٢٣٢م):
- 16- كنز الدرر وجامع الغرر (الدرة المضيئة في أخبار الدولة الفاطمية)، تحقيق صالاح الدين المنجد، القاهرة، ١٩٦١م.
  - الذهبي (شمس الدين أبو عبد الله محمد بن أحمد بن عثمان، المتوفى ٨٤ ٧هـ ٧٨ ٢٥):
  - ١٥ سير أعلام النبلاء، تحقيق شعيب الأرناؤوط وأكرم البوشيي، ط٢، مؤسسة الرسالة، بيروت، ١٩٨٤م.

- ١٦- العبر في خبر من غبر، تحقيق محمد السعيد بن بسيوني زغلول، دار الكتب العلمية، بيروت-لبنان، ١٩٨٥م.
  - ١٧- المغنى في الضعفاء، تحقيق أبي الزهراء حازم القاضي، دار الكتب العلمية، بيروت-لبنان، ١٩٩٧م.
- ١٨ تاريخ الإسلام ووفيات المشاهير والأعلام، تحقيق عمر عبد السلام تدمري، دار الكتاب العربي، بيروت، لبنان، ١٩٩٨م.
  - ١٩ تذكرة الحفاظ، وضع حواشيه زكربا عميرات، دار الكتب العلمية، بيروت-لبنان، ١٩٩٨م.
  - ابن الزيات (شمس الدين أبو عبد الله محمد بن ناصر الدين الأنصاري المتوفى ١٤٨هـ/١٤١م):
    - ٢- الكواكب السيارة في ترتيب الزيارة، مكتبة المثني، بغداد، (د.ت).
      - ابن سعيد المغربي الأندلسي، المتوفى ١٨٦هـ/٢٨٦م):
- ٢١- المغرب في حلى المغرب، زكى محمد حسن وآخرون، (القسم الخاص بمصر)، مطبعة جامعة فؤاد الأول، القاهرة، ١٩٥٣م.
- ٢٢ النجوم الزاهرة في حلى حضرة القاهرة، (القسم الخاص بالقاهرة من كتاب المغرب في حلى المغرب)،
   تحقيق حسين نصار، دار الكتب المصربة، القاهرة، ٢٠٠٠م.
  - سبط ابن الجوزي (شمس الدين أبو المظفر يوسف بن قِزُغلي بن عبد الله، المتوفى ١٥٢هـ/٢٥٦م): ٢٣ – مرآة الزمان في تواريخ الأعيان، تحقيق إبراهيم الزيبق، دار الرسالة العالمية، دمشق، ٢٠١٣م.
    - السيوطي (الحافظ جلال الدين، المتوفى ١١٩هـ/٥٠٥م):
- ٢٤ حُسُن المحاضرة في تاريخ مصر والقاهرة، تحقيق محمد أبو الفضل إبراهيم، دار إحياء الكتب العربية، القاهرة، ١٩٦٧م.
  - ٢٥- طبقات الحفاظ، دار الكتب العلمية، بيروت، ١٩٨٣م.
- ٢٦- تدرب الراوي في شرح تقريب النواوي، عناية مازن بن محمد السرساوى، دار ابن الجوزي، الدمام، السعودية، ١٤١٣ه.
  - ابن شداد (يوسف بن رافع بن تميم بن عتبه الأسدي الموصلي، المتوفى ٦٣٢هـ/٢٣٤ما):
- ۲۷ النوادر السلطانية والمحاسن اليوسفية، في سيرة صلاح الدين الأيوبي، تحقيق محمد محمود صبح، دار الكتاب العربي، القاهرة، ۱۸۹۹م.
  - أبو شامة (شهاب الدين عبد الرحمن بن إسماعيل المقديسي، المتوفى ٦٦٥هـ/٢٦٧م):
- 7A الروضتين في أخبار الدولتين، تحقيق محمد حلمي محمد أحمد ومحمد مصطفى زيادة، ط٢، دار الكتب المصربة، القاهرة، ٩٩٨م.
  - الشهرستاني (أبو الفتح محمد بن عبد الكريم بن أبي بكر، المتوفى ٤٨ ٥ه/١٥١م):
  - 97- الملل والنحل، تحقيق أمير على مهني، وعلى حسن فاعور، دار المعرفة، بيروت، لبنان، ١٩٩٣م. الشيرازي (عبد الرحمن بن نصر، المتوفى ٥٨٥هـ/١٩٣م):
    - المنيراري (عبد الرحمل بن تصرب المنوتي ٢٠١١مم).
    - ٣٠ الدرجات الرفيعة في طبقاتِ الشيعة، ط٢، مؤسسة الوفاء، بيروت، لبنان، ١٩٨٣م.
- الصفدى (صلاح الدين خليل بن أيبك، المتوفى ٢٦٤هـ/١٣٦٢م): ٣١ – الوافي بالوافيات، تحقيق أحمد الأرناؤوط وتركي مصطفى، دار إحياء التراث العربي، بيروت البنان، ٢٠٠٠م.
  - ابن الطحان (يحيى بن على بن محمد بن إبراهيم الحضرمي، المتوفى ١٦ ٤هـ/١٠ م): ٣٢ - تاريخ علماء أهل مصر، مكتبة الهمة، القاهرة، ٢٠٢١م.
  - ابن ظافر الأزدي (جمال الدين أبو الحسن على بن أبى منصور، المتوفى ٢١٦هـ/١٢٥م): ٣٣- أخبار الدول المنقطعة، تحقيق على عمر، مكتبة الثقافة الدينية، القاهرة، ٢٠٠١م.

• العامري (يحيى بن أبى بكر بن محمد بن يحيى بن حسين الحرضي اليماني، المتوفى ٩٣ هه/ ١٤٨٨م): ٣٤ غربال الزمان في وفيات الأعيان، تصحيح محمد ناجى زعبي العمر، مطبعة زيد ثابت، دمشق، ٩٨٥م.

- ابن عبد الحكم (عبد الرحمن بن عبد الله بن عبد الحكم أبو القاسم القرشي، المتوفى ٢٥٧هـ/١٧٨م): ٣٥- فتوح مصر وأخبارها، تحقيق محمد صبيح، مكتبة مدبولي، القاهرة، (د.ت).
- ابن عبد الظاهر (محى الدين أبو الفضل عبد الله، المتوفى ٢٩٢هـ/٢٩٩):
  ٣٦ الروضة البهية الزاهرة في خطط المعزية القاهرة، تحقيق أيمن فؤاد سيد، الدار العربية للكتاب، القاهرة، 1٩٩٦م.
- العماد الأصفهاني (محمد بن محمد بن حامد الكاتب، المتوفى ٩٧ هه/ ٢٠١م): 
  ٣٧ سنا البرق الشامي (٢٦٦/٥٦٢م: ٥٨٣هـ/١٨٧م)، اختصار الفتح بن على البنداري، تحقيق فتحية النبراوي، مكتبة الخانجي، مصر، ١٩٧٩م.
- ابن العماد الحنبلي (شهاب الدين أبو الفلاح عبد الحي بن محمد، المتوفى ١٠٨٩هـ/١٦٧٨م): ٣٨ شذرات الذهب في أخبار من ذهب، تحقيق عبد القادر الأرناؤوط، ومحمود الأرناؤوط، دار ابن كثير، دمشق -بيروت، ١٩٨٩م.
- عياض (أبو الفضل عياض بن موسى اليحصبي السبتى ت٤٤٥ه/١١٩):
   ٣٩ الغنية، فهرست شيوخ القاضي عياض ٤٧٦-٤٤٥هـ/١٠٨٣ ١٤٩٩م، تحقيق ماهر زهير جرار، دار الغرب الإسلامي، بيروت لبنان، ١٩٨٢م.
- العينى (بدر الدين أبو محمد محمود بن أحمد بن موسى، المتوفى ٥ ٨ هه/ ١ ٥ ٤ م): ٤٠ – السيف المهند في سيرة الملك المؤيد "شيخ المحمودي"، تحقيق محمد علوي شلتوت ومحمد مصطفى زيادة، ط٢، دار الكتب المصرية، القاهرة، ١٩٩٨م.
- ابن فضل الله العمري (شهاب الدین أحمد بن یحیی، المتوفی ۲۶۷ه/۱۳۳۸م):
   ۲۱ مسالك الأبصار في ممالك الأمصار، تحقیق كامل سلیمان الجبوری، دار الكتب العلمیة، بیروت، لبنان، ۱۹۷۱م.
- القاسمي (محمد جمال الدين، المتوفى ١٣٣٢هـ/١٩١٩م): ٤٢ – قواعد التحديث من فنون مصطلح الحديث، تحقيق مصطفى شيخ مصطفى، مؤسسة الرسالة، بيروت، لبنان، ٢٠٠٤م.
  - القلقشندي (أبو العباس أحمد بن على، المتوفى ٢١ ٨هـ/١٤١م): ٤٣ صبح الأعشى في صناعة الإنشاء، دار الكتب المصرية، القاهرة، ١٩٢٢م.
    - ابن كثير (أبو الفداء إسماعيل بن عُمر، المتوفى ٤٧٧هـ/٢ ٣٣١م):
      - ٤٤ البداية والنهاية، بيت الأفكار الدولية، لبنان، ٢٠٠٤م.
         الكندى (أبو عمر محمد بن يوسف، المتوفى ٥٣٥ه/١٦٩م):
      - 20 الولاة وكتاب القضاة، مطبعة الآباء اليسوعيين، بيروت، ١٩٠٨م.
  - المقريزى (تقى الدين أبو العباس أحمد بن على، المتوفى ٥٤٨ه/١٤٤١م):
  - ٤٦ المقفى الكبير، تحقيق محمد اليعلاوي، دار الغرب الإسلامي، بيروت، لبنان، ١٩٩١م.
- ٤٧- المواعظ والاعتبار في ذكر الخطط والآثار، تحقيق أيمن قؤاد سيد، مؤسسة الفرقان للتراث الإسلامي، لندن، ١٩٩٥م.
- ٤٨- اتعاظ الحنفا بأخبار الأئمة الفاطميين الخلفاء، تحقيق جمال الدين الشيال، ط٢، المجلس الأعلى للشئون الإسلامية، لجنة إحياء التراث الإسلامي، القاهرة، ١٩٩٦م.
  - ٤٩ السلوك، تحقيق محمد عبد القادر عطا، دار الكتب العلمية، بيروت، لبنان، ١٩٩٧م.

• ابن منظور (محمد بن مكرم بن على جمال الدين الأنصاري الرويفعى الأفريقي، المتوفى ١١٧هـ/١٣١م): ٥٠- لسان العرب، تحقيق عبد الله على الكبير وآخرون، دار المعارف، (د.ت).

- ناصر خسرو (المتوفى ٨١هه/٨٨٠م):
- ٥١ سفر نامة، ترجمة يحيى الخشاب، ط٢، الهيئة المصرية العامة للكتاب، القاهرة، ١٩٩٣م.
  - النويسري (شهاب الدين أحمد بن عبد الوهاب، المتوفى ٣٣٧هـ/١٣٣م): ٥٦- نهاية الأرب في فنون الأدب، تحقيق نجيب مصطفى فواز وحكمت كشلى فواز،
- ٥٢- نهاية الأرب في فنون الأدب، تحقيق نجيب مصطفى فواز وحكمت كشلى فواز، دار الكتب العلمية، بيروت، لبنان، ٢٠٠٤م.
  - اليافعي (عبد الله بن أسعد، المتوفى ١٣٦٧هـ/١٣٦٧م):
- ٥٣- مرآة الجنان وعبرة اليقظان في معرفة ما يعتبر من حوادث الزمان، دار الكتب العلمية، بيروت، لبنان، ١٩٩٧م.

#### ثانياً: المراجع

- ٥٤- أحمد عبد الرازق احمد: تاريخ وآثار مصر الإسلامية من الفتح العربي حتى نهاية العصر الفاطمي، دار الفكر العربي، القاهرة، ١٩٩٩م.
  - ٥٥- أحمد فكرى: مساجد القاهرة ومدارسها، العصر الأيوبي، ط٢، دار المعارف، ٩٦٩م.
  - ٥٦ أحمد مختار العبادي: في التاريخ العباسي والفاطمي، دار النهضة العربية، بيروت، (د.ت).
- ٥٧- آدم متز: الحضارة الإسلامية في القرن الرابع الهجري، ترجمة محمد عبد الهادي أبو ريدة، المركز القومي للترجمة، ٢٠٠٨م.
  - ٥٨ أيمن فؤاد سيد: الدولة الفاطمية تفسير جديد، الدار المصرية اللبنانية، ١٩٩٢م.
    - ٥٩ جمال بدوي: الفاطمية دولة التفاريح والتباريح، دار الشروق، القاهرة، ٢٠٠٤م.
      - ٠٦- جمال الدين الشيال تاريخ مصر الإسلامية، دار المعارف، (د.ت).
- 71 حسن إبراهيم حسن: الفاطميون في مصر وأعمالهم السياسية والدينية بوجه خاص، المطبعة الاميرية، القاهرة، ١٩٣٢م.
- ٦٣- خالد بن عبد الرحمن بن حمد القاضي: الحياة العلمية في مصر الفاطمية (٢٦٦-١٠٧٤م/٢٥٥- ١٠٧١م)، الدار العربية للموسوعات، بيروت، لبنان، ٢٠٠٨م.
  - ٦٢- خالد عزب: الفسطاط النشأة.. الازدهار.. الانحسار، دار الآفاق العربية، القاهرة، ١٩٩٨م.
- -٦٥ خضر أحمد عطا الله: الحياة الفكرية في مصر في العصر الفاطمي، دار الفكر العربي، القاهرة، ٩٨٩ م.
- ٦٦- خطاب عطية على: التعليم في مصر في العصر الفاطمي الأول (٣٥٨-٤٦٥هـ/٩٦٨-١٠٧٢م)، دار الفكر العربي، القاهرة، ١٩٤٧م.
  - 77- خير الدين الزركلي: الأعلام، ط١٥، دار العلم للملايين، بيروت، لبنان، ٢٠٠٢م.
- 7A- سعاد ماهر محمد: مساجد مصر وأولياؤها الصالحون، المجلس الأعلى للشئون الإسلامية، الجيزة، 19٧٣م.
- 79- السيد طه أبو سديره: الحركة العلمية في جامع عمرو بن العاص في عصر الولاة (٢١هـ/٢٥٤م)، دار الفكر العربي، القاهرة، ١٩٩٠م.
  - ٧٠ صبري المتولى: علم الحديث النبوي، مكتبة زهراء الشرق، القاهرة، ١٤١٨ه،
- ٧١- عبد الله إبراهيم المصري: جامع عمرو بن العاص أول مسجد جامع وجامعة إسلامية في مصر وإفريقيا، مؤسسة طيبة، القاهرة، ٢٠١٥م.

٧٢- عبد الحليم عويس: الدولة الفاطمية الإسماعيلية صور من تاريخها وعقائدها وآثارها الفكرية والاجتماعية، مركز التنوبر للدراسات الإنسانية، القاهرة، ٢٠٠٩م.

- ٧٣ عبد اللطيف حمزة: الحركة الفكرية في مصر في العصرين الأيوبي والمملوكي الأول، دار الفكر العربي، القاهرة، ١٩٤٧م.
- ٧٤- عبد المجيد أبو الفتوح بدوي: التاريخ السياسي والفكري للمذهب السني في المشرق الإسلامي من القرن الخامس الهجري حتى سقوط بغداد، دار الوفاء، المنصورة، ١٩٨٨م.
- ٧٥- عبد المنعم ماجد: ظهور الخلافة الفاطمية وسقوطها في مصر التاريخ السياسي، ط٤، دار الفكر العربي، القاهرة، ١٩٩٤م.
  - ٧٦- على حسنى الخربوطلي: العزيز بالله الفاطمي، دار الكتاب العربي للطباعة، (د.ت).
- ٧٧- على مبارك: الخطط التوفيقية الجديدة لمصر القاهرة ومدنها وبلادها القديمة والشهيرة، المطبعة الأميرية، القاهرة، (د.ت)
- ٧٨- على محمد الشاذلي الخولى: دور المساجد التاريخي في التثقيف العلمي، المجلس الأعلى للشئون الثقافية، القاهرة، (د.ت).
  - ٧٩- على محمد محمد الصلابي: الدولة الفاطمية، مكتبة الصحابة، الإمارات، الشارقة، ٢٠٠٧م.
- - ٨١ محمد جمال الدين سرور: تاريخ الدولة الفاطمية، دار الفكر العربي، القاهرة، ٩٩٥ م.
- ٨٢- محمد حسن الأعظمي: عبقرية المصربين، أضواء على الفكر والتاريخ الفاطمي، دار مكتبة الحياة، القاهرة، (د.ت).
- ٨٣- محمد عبد الله عنان: الحاكم بأمر الله وأسرار الدعوة الفاطمية، ط٣، مطبعة المدني، المؤسسة السعودية بمصر، مكتبة الخانجي، القاهرة، ١٩٥٩م.
- ٨٤- محمود أحمد: جامع عمرو بن العاص بالفسطاط من الناحيتين التاريخية والأثرية، المطبعة الأميرية، القاهرة، ١٩٨٣م.
- ٨٥- نريمان عبد الكريم أحمد: المرأة في العصر الفاطمي، الهيئة المصرية العامة للكتاب، القاهرة، ١٩٩٣م.
- ٨٦- هاشم معروف الحسيني: دراسات في الحديث والمحدثين، ط٢، دار التعارف، بيروت-لبنان، ١٩٧٨م.
- ٨٧- هاينز هالم: الفاطميون وتقاليدهم في التعليم، تعريب سيف الدين القصير، دار المدى لثقافة، سوريا- دمشق،٩٩٩م.
- ٨٨- هويدا عبد العظيم رمضان: المجتمع في مصر الإسلامية من الفتح العربي إلى الفتح الفاطمي، الهيئة المصربة العامة للكتاب، القاهرة، ١٩٩٤م.
- ٨٩- يوسف أحمد: المحاضرات الأثرية جامع سيدنا عمرو بن العاص، مطبعة المعاهد بدرب الأتراك بجوار الأزهر، بمصر، ١٩١٧م.

#### ثالثاً: الدوريات

- ٩- السنوسى محمد السنوسى: مناهج التعليم وأثرها في ترسيخ الهوية الإسلامية، مجلة البيان والمركز العربي للدراسات الإنسانية، الرياض، (بحوث المؤتمرات)، ١٩٠ م.
- 9 الشريف يحيى بن حمزة الوزنة السليماني الحسنى: الحياة التعليمية في مصر الفاطمية، مجلة القلزم لدراسات التاريخية والحضارية، مركز بحوث ودراسات دول حوض البحر الأحمر والإتحاد الدولي للمؤرخين، العدد 9، ٢٠٢١م.

97- صفاء شكري نظير على: رحلة علماء المشرق الإسلامي إلى مصر وأثرهم في ازدهار العلوم الدينية (٢٥٤-٥٦٧هـ/٨٦٨)، كلية الآداب بقنا، جامعة جنوب الوادي، المجلد٣٣، العدد ٦٣، إبريل ٢٠٢٤م.

- 97- فؤاد عبد الرحيم الدويكات: دور المرأة المقدسية في خدمة علوم الحديث في العصرين الأيوبي والمملوكي، كلية الآداب والعلوم الإنسانية، جامعة طيبة، السعودية، المجلد ٤٣، العدد١، ٢٠١٦.
- 98-محمد أبو الفضل عصمان على: سياسة الفاطميين في مصر نحو أهل السنة (٣٥٨-٥٦٧هـ/٩٦٩-
- 90- محمد إسكندراني: المدرسة والدولة في العصرين الفاطمي والأيوبي، دار الاجتهاد، لبنان، المجلد ١، العدد ٤، ١٩٨٩م.
- 97- محمد على محمد إسماعيل: أثر المؤسسات التعليمية في ازدهار الحضارة الإسلامية، مجلة البحوث الاكاديمية، العدد الخامس، يناير ٢٠١٦م.
- 97- محمد كمال شبانه: الإزدهار الاجتماعي في العصر الفاطمي، المعهد الجامعي للبحث العلمي، جامعة محمد الخامس، العدد ٩، ١٩٦٦م.
- 90- مراد خليفة المختار كورة: دور علماء أهل السنة والجماعة في المحافظة على المذهب السني في مصر خلال العصر الفاطمي في الفترة من ٣٥٨-٥٦٧هـ/٩٦٩-١٧١١م، مجلة جامعة سرت العلمية، العلوم الإنسانية، المجلد٨، العدد٢، ديسمبر ٢٠١٨م.
- 99-مساعد جابر سالم العنزى، مريم إبراهيم محمد الكندرى: التغيرات السياسية والمذهبية في مصر في العصرين الفاطمي والأيوبي وأثارها في انتقال العلماء الفرس إليها (٣٥٨-١٤٨هـ/١٢٥-١٢٥٠م)، مجلة كلية الآداب، جامعة الإسكندرية، المجلد٧٣، العدد١١٤، اكتوبر ٢٠٢٣م.
- ١٠٠ منال محسن سلمان الشويلي، محمد على جلونكر، حميد رضا باشازانوس: الروابط الثقافية بين السنة والشيعة في العهد الفاطمي (٢٩٧ ٣٦٦هـ)، أوراق ثقافية مجلة الآداب والعلوم الإنسانية، لبنان، بيروت، العدد ٣٠، ٢٤٢م.

#### رابعاً: الرسائل العلمية

- ١٠١ أحمد كامل محمد صالح: مصر بين المذهب السني والمذهب الإسماعيلي في العصر الفاطمي، رسالة دكتوراه، كلية دار العلوم، جامعة القاهرة، ١٩٨٧م.
- 1.٠٢ بدر نهار الديحاني: العلماء ودورهم في الحياة العامة في مصر خلال العصر الفاطمي، رسالة ماجستير، كلية الآداب والعلوم الإنسانية، جامعة آل البيت، الأردن، ٢٠١٧م.
- 1.۳- جمال محمد إسماعيل محمود: العلاقة بين العباسيين والفاطميين في المشرق الإسلامي، رسالة ماجستير، كلية اللغة العربية، جامعة الأزهر بالمنصورة، (د.ت).
- ١٠٤ حسين محمد نصار: نقد الحديث عند الشيعة الإمامية الأنثى عشرية، رسالة دكتوراه، كلية الآداب، جامعة القاهرة، ٢٠٠٦م.
- 0 · ١ حمزة فايع إبراهيم الفتحى: موقف محدثي أهل السنة من الرواة الشيعة ومروياتهم وأثر ذلك في فقه أهل السنة، رسالة ماجستير، كلية دار العلوم، جامعة القاهرة، ٢ · ٠ ٧م.
- ۱۰۱ **حليل صفاء، سواحلية لطيفة:** الحركة العلمية في مصر خلال العصر الفاطمي (٣٦٢–٥٦٧هـ/٩٧٢ ١٠١٥م) رسالة ماجستير، جامعة ٨ ماي ١٩٤٥ قالمة، ٢٠١٩م.
- ۱۰۷ رغد حميد ساجت مجرن الجنابى: الخلافة الفاطمية انقساماتها السياسية والمذهبية وعلاقتها بالمذاهب الإسلامية في مصر لمدة ٣٥٨هـ إلى ٣٦٥هـ، رسالة دكتوراه، كلية التربية، جامعة كربلاء، العراق، ٢٠٢٢م.

- ١٠٨ عايشة حسن حماد أبو عطيوى: الحياة العلمية في مصر والشام في القرنين الثامن والتاسع الهجريين من خلال كتاب "إنباء الغمر بأنباء العمر في التاريخ" لابن حجر العسقلاني، رسالة ماجستير، كلية الآداب، الجامعة الإسلامية بغزة، ٢٠١٩م.
- 9 · ١ فتوح حامد احمد الشيخة: الحياة السياسية ومظاهر الحضارة في مصر في القرن الخامس الهجري، رسالة ماجستير، كلية اللغة العربية بالمنصورة، جامعة الأزهر، ١٩٩٤.
- 110- هشام عطية عطية أحمد: الحياة العلمية بالإسكندرية في العصرين الأيوبي والمملوكي (٥٦٧- ٩٩٧هـ/١١١-١٥١٧م)، رسالة دكتوراه، كلية اللغة العربية، جامعة الأزهر، المنصورة، ١٩٩٧م.
- ١١١ وليد أحمد حمود: أُوضاع أهل السنة في العصر الفاطمي (٣٥٨-٥٦٧هـ/٩٦٨ أم)، رسالة ماجستير، كلية الدعوة وأصول الدين، الجامعة الإسلامية بالمدينة المنورة، ١٤٣٤ه.

### خامساً: المراجع الأجنبية.

- 112-Abouseif, Doris Behrens, Islamic Architecture in Cairo: An Introduction, Cairo, 1989.
- 113- Ahmad, M., La mosquée de 'Amr Ibn al-'As, Le Caire, 1939.
- 114-E.R., "The History of the Mosque of 'Amr at Old Cairo," Journal of the Royal Asiatic Society, vol. XVII, 1890.
- 115-Hamdani, Abbas, "Evolution of the Organisational Structure of the Fatimid Da'wah: The Yamani and Persian Contribution," Arabica, Cambridge University, vol. III, 1976.
- 116-Lane-Poole, Stanley, A History of Egypt in the Middle Ages, London, 1914.
- 117-O'Leary, De Lacy, A Short History of the Fatimid Khalifate, London, 1923.
- 118-Sanders, Paula, Ritual, Politics, and the City in Fatimid Cairo, State University of New York, U.S.A., 1994.